

# الحاصل الفريد

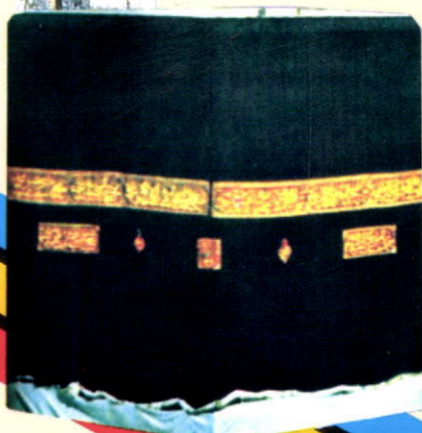
مجموعه ٨ رسائل

مؤلفات

مجدد الدعوة الإسلامية شيخ الإسلام

الإمام محمد بن عبدالوهاب التميمي رحمه الله

١٤٠٦ - ١١١٥ هـ



اردية

125



مختارات من

# الجواب الفيصل

طبعه ثالث

|                      |                 |
|----------------------|-----------------|
| كتف الشهادة          | مسائل الجدلية   |
| معنى الطاغوت         | تفصيلات توحيد   |
| أحكام الصلاة         | نواقص الالام    |
| أربع واعظات في الدين | العقيدة الطردية |

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

## جیات امام الدعوۃ

شیخ الاسلام دہلی بن، علم الاعلیٰ المجاہدین، امام الدعوۃ السلفیہ، ناصر الشیۃ التبویہ، قاضی البغۃ اشیعی، الصابر فی المختہ، الشابر علی العبادۃ، احمد مجبدی العصر، محدث زماں، فقیہہ دوران، محمد بن عبد الوہاب بن سلیمان بن علی بن محمد بن احمد بن راشد بن بردیہ بن شرف بن عمر بن معضاد بن ریس بن زاخربن محمد بن علوی بن وہب تیمی یہیں، یہ نسبت بھگر کبریٰ کے ایک قبیلہ کی طرف ہے۔

## ولادت

آپ شہر عینہ میں جملکت سودیہ کے والہلاظنٹ ریاض کے شمال کی طرف واقع ہے، ۱۱۱۵ھ میں علم و فضل کے گھرانے میں پیدا ہوتے، آپ کے والد ماجد شیخ عبد الوہاب بن سلیمان طلبیہ علم و فضل اور نیک خلق مبیی صفات حسن سے متصنعت تھے جو آپ کو آبائی ورش میں ملی تھیں آپ کے جد احمد شیخ سلیمان بن علی سجاد کے رئیس العلماء تھے، علوم دینیہ میں علم و وقت کے مرجح تھے، تصنیف و تدریس اور افمار میں ماہر تھے، آپ نے مناسک حج پر اکیل کتاب بھی تصنیف فرمائی۔

## تعلیم

امام الدعوۃ طلبیہ نے اپنے پیدائشی شہر میں والدِ مکرم سے تربیت مال کی اور ان سے تفہیم، حدیث اور فقہ کی کتب پڑھیں، آپ کو سچپن ہی سے سلف کی کتابوں کے مطالعے کا بے حد شوق تھا، خاص طور پر شیخ الاسلام ابن تیمیہ طلبیہ اور ان کے شاگرد رشید علامہ ابن قیم طلبیہ کی تصانیف کا بڑے شوق سے اور خوب مطالعہ کیا۔

## رحلات

پھر سفر حج کونکھے، یہ فرضیہ ادا کرنے کے بعد مدینہ منورہ تشریف لے گئے اور وہاں کے

- مشائخ سے تعلیم حاصل کی جن میں خاص اور قابل ذکر استیاں یہ ہیں :
- |                                 |                              |
|---------------------------------|------------------------------|
| ۱۔ شیخ عبدالشد بن یوسف بن محمدی | ۵۔ شیخ اسماعیل عجمونی        |
| ۲۔ شیخ عبدالشد بن ابراهیم       | ۶۔ شیخ عبدالرشد عفانی احسانی |
| ۳۔ شیخ محمد حیات السندی         | ۷۔ شیخ محمد عفانی احسانی     |
| ۴۔ شیخ آفندری داغستانی          |                              |

بصرہ میں ایک بڑی جماعت سے علم حاصل کیا جن میں شیخ محمد الجموعی کا اسم گرامی محبی شاہ بن یوسف میں شیخ عبدالشد بن عبداللطیف الشافعی سے ہتھفاڈہ کیا۔ اس کے بعد سجدہ میں آکر مطالعہ میں منسلک ہو گئے۔

## مزاج و اخلاق

دوسرا باتوں اور حکایتوں کے سچائے آپ کی تصانیف آپ کی صحت مزاجی اور نیک خلقی کی صحیح ترجیحان ہیں، کتاب التوحید ہی کو یقینہ کہ ادب کو ملحوظ رکھتے ہوئے کس طرح سجدہ کی اور نیت کے ساتھ مسائل بیان کیے ہیں، تعصب و عناد کی بوتکم نہیں ملتی۔ حاشاہ اللہ من ذلک۔  
حافظہ کا یہ عالم تھا کہ دس سال کی عمر سے پہلے قرآن کریم حفظ کر لیا، ان کی ذکاوت ذہانت سے آپ کے والد مکرم اور دوسرے شیوخ بہت متاثر تھے، آپ کے اخلاق حسنے کی ایک مخالفوں کو آپ کے سامنے پیش ہوئے پر مجبور کر دیا۔

## دعوت

امام صاحب جبل الطیب نے مسائل توحید پر اور درج اس وقت شرک کیہ رسم مرقدج تھیں، ان کے متعلق علمائے عصر سے مباحثے کیے اور کتنی علماء آپ کے ہم خیال ہوتے، اسی طرح درس و تدریس اور خطبات و تقاریر سے عوام کو مأیل الی الحق کیا، تصانیف سے علمائے کرام کو جبود اور کامی کے انہیں سے باہر نکالا، کتنی امراء و شیوخ اور بعض افاریب کو خطوط لکھ کر جن میں دعوت الی اللہ کی وضاحت فرمائی اور شرک و بدعت کی بُرا یاں بیان کیں، بعض زبانی گفتگو اور زور کلام سے نہیں بلکہ دلائل و

براہین سے اور دل نیش جوابات اور ایسی عبارات سے جو علم و حکمت سے پر ہوں اور ادب حلاوت کا نمونہ ہوں، آپ کی دعوت

أَدْعُ إِلَّا إِنْ سَيِّئِ الْرَّبَّ  
بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ  
وَجَادَ لَهُمْ بِالْتَّقْوَةِ  
أَخْسَنُ  
(البَحْل - ١٤٥)

اسے نبی اپنے رب کے راستے کی طرف دعوت و حکمت اور عنده نصیحت کے ساتھ اور لوگوں سے مباحثہ کروایے۔ طریقہ پر جو بہترین ہو۔

کی عملی تفسیر تھی، حاصلین اور معاذین کے علاوہ آپ کی دعوت سے کسی کو اختلاف نہ تھا۔

## جہاد

عبد طغولیت سے ہی آپ پر امر بالمعروف و نهى عن المنکر کا جذبہ غالب تھا۔ اس مردم فوجاہ نے زبان و قلم اور پھر تلوار سے جہاد کیا، جلاوطنی اور بحربت جیسی تکلیفوں سے بھی نجکی سکے بڑک و بڑعت کے بہت سے مراکز کو ختم کیا اور بعض ان درختوں کا استیصال بھی کیا جن کی پیتش ہوتی تھی۔ امام موصوف بہت عزم و بہت کے مالک تھے چنانچہ زانیہ عورت کو رجم کی سزا دینے پر جب حاکم احسا و قطیفہ سیمان بن محمد بن عبد الغفرنہ الحیدر نے شیخ الاسلام کے خاص معاون امیر عصیۃ عثمان بن سعیر کو دھمکی دی اور وظیفہ وغیرہ اور امداد بند کرنے سے درایا تو شیخ نے اپنیں بائیں الفاظ تسلی دی ।

|                                                                                                                                                 |                                                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| جس چیز کو تم لے کر اٹھئے ہو اور جسکی طرف دعوت دی ہے وہ یقیناً کمر                                                                               | ان هذالذی اقتضیت به<br>ودعوت اليه کلمة لا الله الا                                                    |
| لا الا الا اللہ اركان اسلام امر بالمعروف                                                                                                        | الله واركان الاسلام والامر                                                                            |
| اور نهى عن المنکر ہے اگر تم نے اس سے تک کیا اور اس کی نصرت کا بڑا انجام ایسا شرعاً تعلیم کو تمہارے شہزادیوں پر غالب کرے گا اور سیمان غم و تکلیف | بالمعروف والنہی عن المنکر<br>فإن انت تمسكت ونصرته<br>فاقت اللہ سبحانہ یظہر ک<br>على اعدائهم فلا یزعجل |

سلیمان ولا یفزع عک میں نڈال کے گا۔

ظاہر ہے یہ توکل اور سخنگی اسی شخص کے اندر پائی جائے گی جس کے رُگ دریشے میں توحید سمائی ہوئی ہو، خوف کے ہر مقام میں صرف تقویٰ الہی اس کے دل میں موجود ہو اور بشرک و بہعت سے اس کا دم، حکم و حم سب پاک ہو جس پر اشہد کا خوف غالب ہو اس کا یہی حال ہوتا ہے کبھی دوسری شخصیت کی وجہ سے اس پر طاری نہیں ہو سکتی خواہ وہ کتنی ہی بڑی شخصیت کیوں نہ ہو، کیونکہ ،

ما جعل اللہ لر جل من      اللہ نے کسی شخص کے دھڑ میں دو  
قلبین ف جوفہ (الاحزاب - ۲۰)      دل نہیں رکھے ۔

ایسے توکل کی مثال رسول اللہ ﷺ کا سچا محبت اور صادق پرسرو کا رہی پیش کر سکتا ہے

## سیرت و مہموالت

امام الدعوۃ الحنفیہ سُنت کے حامی، بہعت کے ماجی، تفسیر و حدیث اور فقہ کے بہت بڑے عالم، علوم اور قواعد میں ممتاز تاثر رکھنے والے تھے، علی و رجال پر وسیع نظر تھی، اصولی و فروعی مسائل کے متعلق معلومات میں یگانہ روزگار تھے۔ آپ کی زندگی صلاح، نیک سیرت اور طهارت باطنی کی حامل تھی، ذکر و اذکار، عباداتِ الہی میں اکثر مشغول رہتے تھے، متواضع، رحم دل اور مہمان نداز تھے، دن میں کئی بار عصاید، تفسیر، حدیث، فقہ، اصول اور علوم عربیہ کے درس اور مجالس منعقد ہوتی تھیں، صابر، حلیم، غصہ پر قابو پانے والے تھے مگر دین کے بارے میں سخت اور غیر متعبد ہے۔

## عقیدہ و مذاہب

آپ عقیدۃ اور عمل اسلفی تھے، خود ان کی تصانیف ان کے مذہب و عقیدہ کا تعارف کرتی ہیں، اسی کتاب التوحید کو دیکھئے، وہ عقاید بیان کیے ہیں جن پر سلف صاحبین، صحابہ کرام و تابعین گزرے ہیں، صحیح بخاری کی کتاب التوحید اور کتاب التوحید لابن حزم یہ اور کتاب الایمان لابن منده اور کتاب احتمادہ سلف للبیقی وغیرہ کے ابواب کا خلاصہ اور امام عثمان دارمی اور امام عبد اللہ

بن الامام احمد وغیرہما کی کتابوں کا پورہ میش کیا ہے، آپ محقق تھے، جامد مقدمہ نہیں تھے، کتاب بہت  
کے مقابلے میں کسی کا قول و فعل یا رائے اور قیاس کو محبت نہیں جانتے تھے بلکہ اس کے سخت خلاف  
تھے۔

خود شیخ صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ اپنا عقیدہ یوں بیان کرتے ہیں :

و اومن با نبینا محمد صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ میں اس پر ایمان رکھا ہوں کہ ہمار  
نبی محمد صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ خاتم النبیین اور  
خاتم المرسلین (الدررالسینیہ ج ۱ ص ۲) ایک جگہ فرماتے ہیں :

وحوٰت الانبیاء الایٰیات  
کہ اُن پر اور جو کچھ وہ لے کر آئے ہیں  
اُس پر ایمان لا جائے اور مُحَمَّد  
خاتم النبیین ہیں اور سب سے  
فضل ہیں۔  
(الدررالسینیہ جلد ۱ ص ۳)

شیخ محمد بن عبد اللطیف بن عبد الرحمن بن حسن بن محمد بن عبد الوہاب صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ اپنا اور  
پانے اسلام کا یہی عقیدہ بیان کرتے ہیں :

و نؤمِن ان مُحَمَّدا صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ  
خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ اور خاتم  
المرسلین ہیں۔  
(المہدیۃ النیۃ ص ۶)

## تصنیفات

احکام اصولہ  
الاصول ارشاد ارشاد و ادلتہ

منصر سیرۃ الرسول صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ تفسیر کتابۃ التوحید

مخصر زادہ معاد  
ابیع قواعد من قواعد الدین

تمثیل اصول العقیدۃ للعلامة  
هذه سائل

|                                     |                                           |
|-------------------------------------|-------------------------------------------|
| الردد على الافتراضة                 | الأصل الجامع لعبادة الشروطية              |
| الخطب المنبرية                      | ستة مراجع من سيرة                         |
| فتاوی وسائل                         | سائل المجاہدیۃ                            |
| فضائل القرآن                        | نواقض الإسلام                             |
| تفسير آيات القرآن الكريم            | فضل الإسلام                               |
| القواعد الأربع                      | كتاب الکبار                               |
| مُفید المستفید فی کفر تارک التوحید  | نصیحة المسلمين                            |
| ستة اصول عظيمة مُفیدة               | أصول الایمان                              |
| رسالة في توحيد العبادة              | تفسير بعض سور القرآن                      |
| شروط اصابة داركها وواجباتها         | امثالیت في اعفن والحوادث                  |
| أحكام تمني الموت                    | الرسائل الشخصية                           |
| اربع قواعد تدور الاحكام عليها (فقط) | (جزء میں اخظر کا نذر رہے جو مام الدعوة) ۲ |
| محضر الانصاف والشرح الكبير (فقر)    | لئے منتظر امراء وملوك کو کسی              |
| مجموع أحاديث (۲۰ جلدیں حدیث)        | مبھٹ الاجتہاد والخلاف                     |
| ثلاث سائل                           | (۱۳۵ اشكال کا ملی جاپ)                    |
| معنى الطاغوت في أوس انعام           | محضر تفسیر سورة الانعام                   |
| كشف الشبهات                         | بعض فوائد صحیح الحکمیۃ                    |

## وفات

آپ آخر وقت تک تبلیغ، درس، دعوت و ارشاد میں منکر رہے اور ماہ ذی قعده  
۱۴۲۶ھ میں داعی اجل کو بینک کہ کر عالم بتا کو روانہ ہو گئے۔

رحمہ اللہ رحمۃ واسعة واسکنۃ جنة الفردوس ورفع درجاته ورزقه  
لذة النظر الى وجهه الكبير۔

## اولاد

وفات کے وقت شیخ الطبلہ نے اپنے پیچے چار بیٹے چھوڑے۔  
۱. جسین، المتوفی ۱۲۲۳ھ یہ سب سے بڑے اور والد کے جانشین سمجھے جاتے تھے، دعیہ  
کے قاضی اور جامع مسجد کے پیش امام تھے، ان کے بیٹے علی، احمد، حسن، عبدالرحمٰن، عبدالملک سب  
عالم باعل تھے۔

۲. عبد اللہ، المتوفی ۱۲۳۳ھ: یہ صاحب علم اور لائق مصنف تھے، جسین کے بعد آپ  
ہی ان کے جانشین ہوتے، پڑے مجاہد تھے، ۱۲۳۳ھ کے اواضر میں جیل میں شہادت پائی۔  
آپ نے کتاب التوحید کی ایک شرح بھی لکھی تھی مگر ناچکل رہی، ان کی دوسری تصنیف  
کتاب التوضیح عن توحید الخلاف تھے جو ۱۲۳۴ھ میں طبع ہو چکی تھے، ان کے دو بیٹے سیماں اور  
علی سقوطِ درعیہ کے وقت شہید ہوتے۔

۳. علی: یہ بھی علم رہہ اور تقویٰ میں ممتاز تھے، علوم دینیہ پر کافی دسترس تھی، آپ کے لیے  
عدمہ تقاضا پیش کیا گیا مگر تقویٰ نے اجازت نہ دی اور انکار فرمادیا، کم سنی میں فوت ہوتے، آپ کے  
بیٹے محمد بن علی علم میں مشور و معروف تھے، لوگوں کی علی پایس بمحابا کرتے تھے۔

۴. ابراہیم، المتوفی ۱۲۳۳ھ: یہ بھی صاحب علم تھے، کتاب التوحید درساڑھاتے تھے،  
عدمہ تقاضا سے الگ رہے، ۱۲۲۳ھ میں وفات پائی۔



# كتاب كشف الشبهات

تأليف

محدث الترغوة الإسلامية شيخ الأسلام

الله ينفع بغير راقب لهم إني أراك

١٤٠٦ ————— ١١١٥

طبع اللسان المأذن  
ترجمة فرنسية

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

رہت کائنات آپ پر اپنی رحمتوں کی بارش کرے۔ آپ کو معلوم ہونا چاہیے کہ توحید صرف اللہ تعالیٰ کی عبادت کا نام ہے جو تمام انبیاء، کرام علیهم السلام کا دین ہے۔ جسے اللہ تعالیٰ نے ان کو دیکھ اپنے بندوں کی طرف مبوعث فرمایا۔ سب سے پہلے رسول حضرت نوح علیہ السلام تھے جو اپنی قوم کی طرف اُس وقت بیجھے گئے جب کہ انہوں نے ود، سواع، یغوث، یعوق اور نسر جیسے صلحاء کے باسے میں غلوت سے کام لیا اور آخزی رسول رحمت کائنات علیہ السلام ہیں جنہوں نے ان صلحاء کی موتیوں کو توڑا۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو ان لوگوں کی طرف مبوعث فرمایا جو عبادت الہی کے لیے جنگلوں اور پہاڑوں میں بخل جاتے، حج کرتے، صدقہ و خیرات کرتے اور کثرت سے ذکرِ الہی کیا کرتے تھے۔ لیکن بعض صالحین، لانکہ عیسیٰ اور مریم وغیرہ کو پانے اور اللہ تعالیٰ کے درمیان واسطہ بناتے اور یہ کہتے کہ، ہم ان کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کی جانب میں ان سے شفاعت چاہتے ہیں۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان کی طرف رسول کرم علیہ السلام کو مبوعث فرمایا تاکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے دین کی تجدید کریں اور بتائیں کہ یہ تقریب اور اعتقاد صرف اللہ تعالیٰ کا حق ہے۔ یہ نہ تو کسی مقرب فرشتے کا حق ہے نہ کسی نبی مرسل کا۔ چجاتے کہ کوئی اور ہو۔ ورنہ یہ مشرک لوگ افراز کرتے تھے کہ خاتق اور رازق صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔ اس کا کوئی شریک نہیں۔ رزق، زندگی اور موت صرف اسی کے اختیار میں ہے، کائنات کے تمام امور کا انظام وہی کرتا ہے ساتوں آسمان اور ان کے اندر کی خلوق اور ساتوں زمینوں اور ان کے اندر کی خلوق سب اللہ تعالیٰ کی غلام اور اس کے تصرف اور غلبہ کے تحت ہے۔ اگر آپ اس کی دلیل چاہیں تو درج ذیل آیات کو پڑھیں اور غور کریں۔

(اُن سے) پوچھو کہ تم کو آسمان اور زمین میں نہق کون دیتا ہے یا (تمہارے) کافروں اور انکھوں کا مالک کون ہے اور بے جان سے جاندار کون پیدا کرتا ہے۔ اور جاندار سے بے جان کون پیدا کرتا ہے۔ اور مذہب کے کاموں کا انتظام کون کرتا ہے۔ جب ت کہ دل کے کہ اللہ تو کہو کہ پھر تم (خدا سے) ڈرتے کیوں نہیں۔

کہو کہ اگر تم جانتے ہو تو (بتابو کہ) زمین اور جو کچھ زمین میں ہے (سب اس کا مال ہے؟)

جبت بول اٹھیں گے کہ خدا کا۔ کہو کہ پھر تم سوچتے کیوں نہیں؟

(اُن سے) پوچھو کہ سات آسمانوں کا مالک کون ہے اور عرشِ عظیم کا کون مالک ہے ساختہ کہہ دیں گے کہ (یہ چیزیں) خدا ہی کی ہیں۔ کہو کہ پھر تم ڈرتے کیوں نہیں۔ کہو کہ اگر تم جانتے ہو تو (بتابو کہ) دُو کون ہے جس کے ہاتھ میں ہر چیز کی بادشاہی ہے اور وہ پناہ دیتا ہے اور اس کے مقابل کوئی کسی کو پناہ نہیں دے سکتا ہے فرآہ کہ دیگر کہ (ایسی بادشاہی تو) خدا ہی کی ہے کہو کہ پھر تم پر جادو کماں سے پڑ جاتا ہے۔؟

قُلْ مَنْ يَعْنِيْنَ قُكْحَهُ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ  
أَمَّنْ يَمْلِكُ السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَنْ  
يُخْرُجُ الْعِيَّ مِنَ الْمَيَّتِ وَيُنْخِرُجُ  
الْمَيَّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يَدْعُ إِنْ أَمْرَ  
فَسَيْقَوْلُونَ اللَّهُ فَمَتَّلَ أَفَلَا  
تَقْوُنَ (سرہ یونس : ۳۱)

قُلْ لِمَنِ الْأَرْضُ وَمَنْ فِيهَا  
إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ

سَيْقَوْلُونَ اللَّهُ قُلْ أَفَلَوْ تَذَكَّرُنَّ

قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَاوَاتِ السَّمَيِّ وَرَبُّ  
الْعَرْشِ الْمَظِيءِ  
سَيْقَوْلُونَ اللَّهُ  
قُلْ أَفَلَوْ تَقْوُنَ

قُلْ مَنْ يَسِيدُهُ مَلَكُوتُ كُلِّ شَفَقٍ  
وَمَنْ يُحِيدُهُ وَلَا يَعْجَزُ عَلَيْهِ إِنْ  
كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ سَيْقَوْلُونَ اللَّهُ  
قُلْ فَإِنِّي شَحِرُوفٌ

(۸۹ - ۹۰ - ۹۱)  
سرہ ۲۷ المؤمنون :

یہ بات ثابت ہو گئی کہ وہ مندرجہ بالا آیات میں ذکر کشیا کا اقرار کرتے تھے اس کے باوجود وہ اس توحید میں داخل نہیں سمجھے گئے جس کی رسول اللہ ﷺ نے دعوت دی تھی۔

اور یہ بھی معلوم ہوا کہ وہ لوگ جس توحید کا انکار کرتے تھے وہ توحید عبادت ہے جس کو ہمارے دور کے مشرک "اعقاد" کہتے ہیں۔ وہ جہاں اللہ تعالیٰ کو پیکارا کرتے ہیں اسی بعض لوگ فرشتوں کو بھی پیکارا کرتے تھے باس یعنی کہ وہ اللہ کے مقرب ہیں اور ہماری سفارش کریں گے۔ یا کسی صالح انسان کو پیکارتے جیسے لات وغیرہ یا کسی نبی کو پیکارتے جیسے حضرت علیؓ

یہ بھی معلوم ہو گیا کہ رسول اللہ ﷺ نے اسی مشرک پران سے جگیں لڑیں اور اللہ تعالیٰ کی خاص عبادت کی دعوت دی۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔

وَإِنَّ الْمَسَاجِدَ لِلّهِ فَنَلَادُ  
تَدْعُوا مَعَ اللّهِ أَحَدًا (۱۸-۲۱)  
لَهُ دَعْوَةُ الْعَيْقَةِ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ  
مِنْ دُوَّنِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُوَ يُشَيِّعُ  
ادریہ کہہ کر مسجدیں خاص خدا کی ہیں تو خدا کے ساتھ بھی اور کی عبادت نہ کرو۔ سو دن پیکارنا تو اسی کا ہے اور جن کو یہ لوگ اس کے سوا پکارتے ہیں دُو ان کی پیکار کو کسی ملحوظ قبول نہیں کرتے۔ (۱۲-۱۳)

یہ بھی معلوم ہو گیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ان سے اس لیے جنگ کی کہ صرف اللہ تعالیٰ کو پیکارا جاتے، جاؤ راسی کے نام پر ذبک ہوں، نذریں اسی کے نام کی ہوں۔ فریادیں اسی سے کی جائیں۔ نیز عبادت کی تمام اقسام صرف اللہ تعالیٰ کے لیے خاص ہوں۔

یہ بھی معلوم ہو گیا کہ توحید ربوبیت کے اقرار نے ان کو اسلام میں داخل نہیں کیا۔ اور وہ لوگ جو فرشتوں، نبیوں، یا ولیوں کا قصد کرتے تھے وہ صرف ان کی سفارش کے ذریعہ قریب خداوندی حاصل کرنا چاہتے تھے۔ اسی عقیدہ کی رو سے ان کا مال مباح اذان کو تقلیل کرنا حلال ہٹھرا۔ اب آپ کو اس توحید کا علم بھی ہو گیا جس کی دعوت انبیاء کرم دیا کرتے تھے۔ لیکن مشرکین نے اسے قبول کرنے سے انکار کر دیا اسی توحید کو لا الہ الا اللہ میں سو

دیا گیا ہے۔

مشرکین کے بارے آزادہ ہے جس کی طرف مندرجہ بالا امور کی انجام دہی کے لیے ہجوم کیا جاتے۔ خواہ دُو کوئی نبی مرسل ہو یا فرشتہ دلی ہو یا بزرگ۔ درخت ہو یا پتھر۔ قبر ہو یا کوئی جن وغیرہ۔

مشرکین۔ خالق، رازق، اور مُدِّیر الامور ہونے کو آلا نہیں سمجھتے تھے بلکہ ان کو علم تھا کہ ان تمام اوصاف کا ماکن صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے جیسا کہ پہلے عرض کیا جا چکا ہے ان کے بارے آلا کا مفہوم بالکل مجھی تھا جو آج کل مشرکین کوی کو استیڈ کے لقب سے یاد کر کے مفہوم لیتے ہیں۔

چنانچہ رحمتِ کائنات ﷺ ان کے پاس تشریف لاتے۔ ان کو کلمۃ توحید کی دعوت دی۔ یہ بھی یاد ہے کہ لا الہ الا اللہ مغض الفاظ کا اقرار نہیں بلکہ اس کا معنی دمہوم مراد ہے۔

کافر جاہل بھی یہ جانتے تھے کہ کلمۃ توحید سے رسول اللہ ﷺ کی مراد یہ ہے کہ تعلق صرف اللہ تعالیٰ سے ہو اور اس کے سوا جس جس کی عبادت ہو رہی ہے اس کا انکار اور اس سے بیزاری کا انہما کیا جاتے۔

ایسی یہ جب رسول اللہ ﷺ نے ان سے کہا کہ لا الہ الا اللہ کہو تو کہنے لگے،  
**اجْعَلِ الْأَنْجَةَ إِلَهًاً قَاحِدًا** کیا اس نے اتنے معبودوں کی جگہ ایک ہی  
**إِنَّ هَذَا الشَّيْءُ عَجَابٌ** (۵-۳۸) معبود بنادیا ہے یہ تو بڑی عجیب بات ہے  
 جب آپ کو معلوم ہو گیا کہ جاہل کافر بھی کہتے توحید کو خوب سمجھتے تھے تو اس شخص پر تعجب ہے جو کہ سلام کا مدعی تو ہے لیکن دُو کلمۃ توحید کی اتنی تفسیر بھی نہیں جانتا جس قدر کہ جاہل کافر جانتے تھے۔ بلکہ یہ خیال کرے کہ دلی اعتماد اور مفہوم سچے بغیر صرف الفاظ کا ادا کرنا ہی کافی ہے۔ اور ان میں سے سب سے زیادہ پڑھا کرنا اور عقائد شخص یہ سمجھتا ہے کہ لا الہ الا اللہ کا معنی یہ ہے کہ خالق، رازق اور کائنات کا انتظام کرنے والا صرف اللہ تعالیٰ ہے۔

تو ایسے شخص میں کوئی خیر اور بخلانی نہیں جس سے بڑھ کر جاہل کا فرمی لالا اللہ اللہ  
کے مفہوم کو زیادہ بہتر جانتے تھے۔

جب آپ نے میری مندرجہ بالا گزارشات کو سمجھ لیا اور اس شرک کو بھی اچھی طرح  
سمجھ دیا جس کے متعلق اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔

إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ مَا دَوَّنَ ذُلِّكَ لِمَنْ قَتَلَهُ  
يَهُ وَيَغْفِرُ مَا دَوَّنَ ذُلِّكَ لِمَنْ قَاتَلَهُ  
خُدُّا اس گناہ کو نہیں بخشنے گا کہ کسی کو اس کا  
شرکیں بنایا جاتے اور اس کے سوا اور گناہ  
جس کو چاہے معاف کر دے۔ (۲۸ - ۳)

نیز اللہ تعالیٰ کے اس دین کو بھی جان یا جنتے عام انبیاء کرام علیم اسلام لے کر  
آتے تھے جس کے بغیر اللہ تعالیٰ کوئی دوسرا دین قبول نہیں کرے گا اور یہ بات بھی سمجھ  
میں آگئی کہ لوگوں کی اکثریت اس دین سے بے خبر اور جاہل ہے تو ان معلومات سے  
دو فائدے سامنے آتے۔

(۱) پہلا فائدہ یہ کہ اللہ تعالیٰ کے فضل اور اس کی رحمت پر خوشی اور مرستت ہونی  
چاہیے۔ جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے۔

كَمْ دُوكِهِ (یہ کتاب) خُدُّا کے فضل اور اس  
کی ہر بانی سے رانزل بُونی ہے، تو چاہیے کہ  
لوگ اس سے خوش ہوں یا اس سے کہیں  
بہتر ہے جو دُوہ جمع کرتے یہیں۔

(۵۸ - ۱۰)

(۲) دوسرا فائدہ اللہ تعالیٰ کی گرفت سے خوف اور در کا حاصل ہونا۔ کیونکہ جب  
آپ یہ بات جان لیں گے کہ بعض اوقات انسان غیر شوری طور پر بھی ایسی بات کہہ جاتا  
ہے جس کی وجہ سے اُسے کافر قرار دے دیا جاتا ہے۔ اور جہالت کی وجہ سے اُسے  
مخدور نہیں سمجھا جاتا نیز بعض اوقات وہ اس خیال سے بات کر جاتا ہے کہ اس کو وہ  
بات اللہ تعالیٰ کے قریب کردے گی جیسا کہ مشرکین سمجھتے تھے۔

حضرت موسی علیہ السلام کی قوم میں سے چند صالح اور عالم افراد کا قصہ ذہن شین

یکجئے جن کا اللہ تعالیٰ ذکر کرتے ہوئے فرماتا ہے کہ انہوں نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کے پاس  
اکھر کہا کہ

**إِجْعَلْ لَنَا إِلَهًا كَمَا أَنْتَ إِلَهٌ إِلَّاهٌ**      جیسے ان لوگوں کے معبود ہیں ہمارے لیے بھی  
ایک معبود بنادو۔      (۱۳۸ - ۲)

تو اس وقت آپ کے دل میں غیظ خوف پیدا ہو گا اور یہ خواہش بھی پیدا ہو گی  
کہ آپ ایسی باتوں سے بچیں۔ جن سے شرک میں مبتلا ہونے کا خطرہ ہے۔  
اس بات کو بھی یاد رکھیے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی خاص حکمت و مصلحت سے جس  
بنی کو بھی توحید کی دعوت دینے کیلئے مجبوٹ فرمایا تو اُس کے دشمن بھی کھڑے کر دیے  
جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔

اور اسی طرح ہم نے شیطان (رسیرت)  
انسانوں اور جنوں کو ہر پیغمبر کا دشمن بنا دیا  
تحاوہ دھوکا دینے کے لیے ایک دوسرے  
کے دل میں ملتک کی باتیں ڈالتے رہتے تھے  
بعض اوقات دشمنان توحید علوم و فنون، کتب اور دلائل سے میں بھی ہوتے  
ہیں۔ جیسا کہ ارشادِ الہی ہے۔

**وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ مُنَبِّيٍّ  
عَدُوًّا شَيَاطِينَ الْأَنْوَافِ وَالْجَنِّ  
يُوَجِّي بَعْضَهُمْ إِلَى بَعْضٍ  
نُخْرُفَ الْقَوْلَ عُزُّودًا**      (۱۳۳ - ۶)

اور جب اُن کے پیغمبران کے پاس کھلی  
نشانیاں لے کر آتے تو جو علم لپٹنے خیال میں  
اُن کے پاس تھا ان پر اترانے لگے،  
مِنَ الْعِلْمِ      (۳۰ - ۸۳)

جب آپ نے یہ جان لیا اور یہ بھی معلوم ہو گیا کہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں (حال ہنرنے  
کے لیے) اہل علم، فضیح و بلیغ اور دلائل سے صحیح دشمن بیٹھے ہوئے ہیں تو آپ پرواجب  
ہے کہ دین کا علم سیکھیں جو آپ کے پاس بطورِ اختیار ہو۔ جس سے آپ ان شیطانوں کا  
 مقابلہ کر سکیں جن کے پیشہ دار اور سردار نے اللہ تعالیٰ کے دربار میں کہا تھا کہ:  
**فِيمَا أَغْوَيْتِنِي لَا قُدَّانَ لَهُمْ**

صِرَاطُكَ الْمُسْتَقِيْتُ وَ شَرَعْتَ  
لَأَنِّي نَهَيْتُهُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِ وَ مِنْ  
خَلْفِهِ وَ عَنْ أَيْمَانِهِ وَ عَنْ  
شَمَائِلِهِ وَ لَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ

سید ہے رستے پر اُن (کو گمراہ کرنے) کیلئے  
بیٹھوں کا۔ پھر ان کے آگے سے اور پیچے  
اور دائیں سے اور بائیں سے غرض ہر طرف سے  
آئنگا (اور اُن کی راہ مار دنگا) اور تو ان میں  
اکثر کوشکر لگزار نہیں پاتے گا۔

لیکن جب آپ اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہوں گے اور قرآنی دلائل پر غور و فکر  
کریں گے تو پھر کسی غم کھانے اور نفر کرنے کی چند اضطررت نہیں کیوں نہ  
إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ صَعِيْدًا (۲-۶)، شیطان کا داؤ بودا ہوتا ہے۔

مودیین کا ایک عام آدمی مشرکین کے ہزار علماء پر بھاری ہوتا ہے جیسا کہ اللہ

تماں فرماتا ہے کہ

وَإِنَّ جُنْدَنَالْهُمَّ وَالْعَالَبُونَ (۳-۴)، ہمارا شکر غالب رہے گا۔

ثابت ہوا کہ اللہ تعالیٰ کا شکر دائم اور زبان سے غالب ہوتا ہے جیسا کہ وہ توار  
اور نیزے سے غالب ہوتا ہے خطرہ تو اس موحد پر ہے جو بغیر اسلام کے راہ چاد پر جا رہا ہے  
اللہ تعالیٰ نے ہم پر کتاب میں نازل فرمایا کہ احسان عظیم فرمایا ہے جس میں ہر چیز  
بیان کردی گئی ہے اور مسلمانوں کے لیے اس میں بہایت، رحمت اور خوبخبری ہے۔ بالل  
پرست جو جی دیل لاتیں گے قرآن کریم میں اس کا توڑہ موجود ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔  
وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلِ الْأَجْتَمَانِكَ اور یہ لوگ تمہارے پاس جو (اعترض کی)  
بِالْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيْرًا بات لاتے ہیں ہم تمہارے پاس اس کا مقول  
اور خوب مشرح جواب صحیبیتے ہیں۔ (۲۵-۳۳)

بعض مفسرین نے کہا ہے کہ یہ آیت کہیہ ہر اس دلیل کو شامل ہے جو اہل بالل  
قیامت تک لاتیں گے۔

ہم قرآن کریم میں سے چند ایسی مثالیں پیش کرتے ہیں جو اللہ تعالیٰ نے ہمارے دوسرے  
مشرکوں کے دلائل کے جواب میں کہی ہیں۔ اہل بالل کا جواب دو طرح سے ہے۔

① مجمل ② مفصل

مجمل جواب تو عقلمندوں کے لیے اعظم اور فایدہ بکریو ہے جیسے اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان کہ:

هُوَالذِّي أَنْذَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ  
مِنْهُ أَيَّاتٌ هُوَحُكْمٌ  
وَأَخْرُجَ مُتَشَابِهَاتٍ  
فِي قُلُوبِهِمْ زَبَعٌ  
مِنْهُ أَبْتَغَاءُ الْفِتْنَةِ  
وَابْتَغَاءَ تَأْوِيلِهِ  
وَمَا يَعْلَمُونَ  
وَإِلَهُ إِلَّا اللَّهُۚ

وہی تو ہے جس نے تم پر کتاب نازل کی بھن آئیں حکم ہیں اور دیسی اصل کتاب ہیں اور بعض مشابہ ہیں۔ تو جن لوگوں کے دلوں میں بھی ہے وہ مشابہات کا ابتاع کرتے ہیں تاکہ فتنہ برپا کریں اور مرادِ اصلی کا پتہ لگائیں حالانکہ مرد اصلی نہ کسے ساکوئی نہیں جانتا۔

نیز صحیح حدیث میں رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا۔

إِذَا رَأَيْتُمُ مُتَشَابِهَاتٍ كُمْبِرِيْدَهُ  
جَبْ تَمُتَشَابِهَاتٍ كُمْبِرِيْدَهُ  
كُوْدِيْکُوْتُوْجَانَ لُوكَهِيْنِيْدَهُ  
اللَّهُمَّ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ سَمِّيَ  
فَاحْدَدْ وَهُمْ

جب تم مشابہ آیات کی پریروی کرنے والوں کو دیکھو تو جان لو کہ یہی وہ لوگ ہیں جن کا اللہ تعالیٰ نے نام لیا ہے ان سے بچ کر رہا۔

اس کی مثال یہ ہے کہ اگر کوئی مشرک یہ آیت کریمہ پڑھے کہ :

الْأَنَّاتِ أَوْلَى مَأْمَالَ اللَّهِ لَا يَخْوَفُ  
عَلَيْهِ سُوءُ وَلَا هُوَ يَحْزُنُونَ

(۶۲-۱۵) نہ کچھ خوف ہو گا اور نہ وہ غنماں ہوں گے۔

○ یا کسے کو سفارش برجتی ہے۔

○ یا یہ کہے کہ انبیاء کرام علیہم السلام کا اللہ تعالیٰ کے ہاں ڈا بلند رتبہ ہے۔

○ یا رسول کرم ﷺ کا کوئی ارشاد پڑھے جس سے اپنے باطل عقیدہ پر استلال کرنا چاہئے اور تم اس کے ذکر کردہ کلام کا غنوم نہ سمجھتے ہو۔

تو اسے یہ جواب دو کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں فرمایا ہے کہ جن کے دل پڑھے ہیں وہ حکم آیات کو چھوڑ کر مشابہ آیات کے پیشے جاتے ہیں اور جو میں نے تمہارے سامنے ذکر کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بیان فرمایا ہے کہ مشرک اللہ تعالیٰ کی روپیتیت کا اقرار کرتے تھے لیکن ان کو کافر صرف اس لیے کہا کہ انہوں نے ملائکہ، انبیاء اور اولیائے

بایں منی اپنا تعلق بنارکھا تھا کہ :

**هُوَ لِمَنْ شَفَعَ مُؤْمِنًا عِنْدَ اللَّهِ**      یہ اللہ تعالیٰ کے کام پس ہملے سفارشی ہیں  
یہ بات تو ایسی واضح اور ناقابل تاویل ہے کہ کوئی شخص اس کے معنی و مفہوم کو تبدیل  
نہیں کر سکتا۔

لیکن اے مشرک اجو تو قرآن کریم کی آیت یا رسول کرم ﷺ کا کلام پیش کرتا  
ہے میں اس کے معنی تو نہیں سمجھتا لیکن میں ایک فیصلہ کرن بات کہتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے کلام  
میں تناقض نہیں ہے اور رسول اللہ ﷺ کے کلام کے خلاف نہیں کہہ سکتے۔

یہ جواب بہت اچھا اور سیدھا سادھا ہے اسے دُہی شخص سمجھے گا جسے اللہ تعالیٰ  
نے توفیق سے نوازا ہے اس جواب کو معمولی نہ سمجھنا اسی کے باسے میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے  
**وَمَا يَلْقَهَا إِلَّا آلَّذِينَ صَبَرُوا**      اور یہ بات ان ہی لوگوں کو حاصل ہوتی ہے  
جور داشت کرنے والے ہیں اور ان ہی کا نصیب  
**وَمَا يَلْقَأُهَا إِلَّا ذُو حَظٍ عَظِيمٍ**      ہوتی ہے جو بڑے صاحب نصیب ہیں۔  
(۳۵ - ۴۱)

## ② جواب مفضل یہ ہے کہ :

اللہ تعالیٰ کے دشمن انسیاں کرام علیم السلام کے دین پر بہت سے اعتراض کرتے  
ہیں۔ اور لوگوں کو دین سے روکتے ہیں ان میں سے ایک اعتراض یہ ہے۔

سوال دُہ کہتے ہیں کہ ہم اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شرکیں نہیں ٹھہراتے بلکہ ہم  
شهادت نیتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی پیدا کر سکتا ہے تہ رزق دے سکتا ہے فتنے دے  
سکتا ہے اور نہ تکلیف میں مبتلا کر سکتا ہے۔ اور یہ کہ رسول کرم ﷺ اپنی ذات کے  
لیے نفع و نقصان کا بھی اختیار نہیں رکھتے شیخ عبد القادر جیلانی وغیرہ کا توڈ کرہی کیا۔

لیکن میں ایک گنہ گار آدمی ہوں اور اللہ تعالیٰ کے دربار میں صالحین کا بڑا رتبہ  
ہے میں ان کے واسطے اللہ تعالیٰ سے ہی مانگتا ہوں۔

جواب اس کو دُہی جواب دو جو پہلے گذر چکا ہے دُہ یہ کہ جن لوگوں سے رسول اللہ  
ﷺ نے جگیں لڑیں دُہی بھی یہی اقرار کرتے تھے جو تم کر رہے ہو۔ دُہ اقرار کرتے تھے

کہ ان کے معبود کسی بھی کام کا انتظام نہیں کر سکتے۔ وہ لوگ بھی ان کے داس طور سے مرتبہ اور شفاعت بھی کے طالب تھے۔ اور ان کو وہ آیات پڑھ کر سناؤ جو اللہ تعالیٰ نے قرآن کرم میں نازل فرمائیں ہیں اور ان کی خوب و فضاحت کرو۔

سوال اگر دہ کہے کہ یہ آیات تو بتوں کے پچار بیوں کے مقتل نازل ہوئی ہیں۔ تو تم اب میکرام اور نیک لوگوں کو بتوں جیسا کس طرح بناتے ہو؟

جواب تو اس کو پہلے والا جواب دیکھنے کے جب اس نے اقرار کر لیا کہ کافر بھی ربوبیت صرف اللہ تعالیٰ کی مانتے تھے اور جن افراد کی قبور کا قصد کر کے جاتے تھے ان سے صرف سفارش ہی کے طلبگار ہوتے تھے۔ لیکن اللہ تعالیٰ چاہتا ہے کہ مشرکوں اور موحدین کے عمل میں فرق کر دے۔

اور اسے بتاؤ کہ کافروں میں سے کچھ تو دہ تھے جو بتوں کو پکارتے تھے اور بعض ایسے تھے جو ادیسا۔ کرام کو پکارتے تھے اللہ تعالیٰ نے ان ہی کے مقابل فرمایا ہے اکہ :

اُنْلِيْكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ  
إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيْمَانًا قَرْبًا  
ۖ (۱۴) ۵

یہ لوگ جن کو خدا کے سوا پکارتے ہیں  
وہ خود اپنے پروردگار کے ہاں ذریعہ (قرب)  
تلash کرتے رہتے ہیں کہ کون ان میں (خدا  
کا) زیادہ مقرب (رہتا) ہے۔

اور کچھ لوگ حضرت علیٰ اور ان کی والدہ کو پکارا کرتے تھے جیسا کہ فرمان باری ہے  
 مسیح ابن مریم تو صرف (خدا کے) پیغمبر تھے  
 خللت من قبیلہ الرسل و امّۃ  
 صدیقۃ کانا یا مکانِ الطعما  
 نظرِ کیف نبین لہ سوا الایات  
 شوان نظر آئی یوں فکون

کرتے ہیں پھر (یہ) دیکھو کہ یہ کہہ رائٹے  
جاری ہے ہیں ۔

کھو کر تم خدا کے سوا اسی چیز کی کیوں پرستش  
کرتے ہو جس کو تمہارے نفع اور نقصان کا کچھ  
بھی اختیار نہیں اور خدا ہی سب کچھ سنتا  
جاناتا ہے ۔

اور جس دن دُہ ان سب کو جمع کرے گا  
پھر فرشتوں سے فرمائے گا کیا یہ لوگ تم  
کو پوچھا کرتے تھے ۔

دُہ کیس گے تو پاک ہے تو ہی ہمارا دوست  
ہے نہ یہ۔ بلکہ یہ جہات کو پوچھا کرتے تھے  
اور اکثر ان ہی کو مانتے تھے ۔

اور (اس وقت کو بھی یاد رکھو) جب خدا  
فرمائے گا کہ اے عیسیٰ بن مریم! کیا تم نے  
لوگوں سے کہا تھا کہ خدا کے سوا مجھے اور مریمی  
والدہ کو معبود مقرر کرو؟ دُہ کیس گے کہ تو  
پاک ہے مجھے کب شایان تھا کہ میں ایسی بتا  
کہتا ہوں کہ مجھے کوئی حق نہیں۔ اگر میں نے  
ایسا کہا ہوگا تو تجوہ کو معلوم ہو گا (کیونکہ) جربت  
مریرے دل میں ہے تو اُسے جانتا ہے۔ اور  
جوتیرے ضمیر میں ہے اُسے میں نہیں جانتا۔  
بے شک تو علام الغوث ہے ۔

قُلْ أَتَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ مَا  
لَا يَمْلِكُ لَكُمْ هُنَّا وَلَا نَفْعًا وَاللَّهُ  
هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ وَيَوْمَ نَحْشُمُ  
جَيْسِمَا شُوَّهَ يَقُولُ لِلْكَلِيلَكَ آهُلَكَ  
إِيَّاكُمْ كَأَنْتُمْ يَعْبُدُونَ قَالُوا  
سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلِيَسْ كَمِنْ دُوْنِهِمْ  
بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُهُمُ  
بِهِمْ مُؤْمِنُونَ

الله تعالیٰ کا یہ فرمان بھی سننا دکھ

فَإِذَا قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى بْنَ مَرْيَمَ  
إِنَّكَ قُلْتَ لِلْمُتَّسِيرِ اتَّخَذْتَ قُلْبًا  
وَأَنْجَيْتَ الْمَكِينَ مِنْ دُوْنِهِ اللَّهُ  
قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي  
أَنْ أَقْعُلَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ .  
إِنَّكُنْتَ قُلْتَهُ فَقَدْ دَعَلْتَهُ  
تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ  
مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامُ  
الْغُيُوبِ

اب اس سے پوچھو کہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جیسے تبوں کا قصد کرنے والوں کو کافر کہا ہے دیسے ہی نیک اور صالح لوگوں کا قصد کرنے والوں کو بھی کافر قرار دیا ہے اور ان سے رسول اللہ ﷺ نے جنگ کی تھی۔

اگر وہ یہ کہے کہ کفار و مشرکین تو ان اولیام سے منکرتے ہیں۔ اور میں شہادت دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ ہی نفع دینے والا، اور وہی نقصان پہنچانے والا ہے۔ وہی کائنات کا انتظام کرنے والا ہے۔ میں تصرف اللہ ہی سے مانگتا ہوں اور صالحین کے اختیار میں کوئی چیز نہیں ہے۔ لیکن میں ان کا قصد اس یہے کرتا ہوں کہ میں اللہ تعالیٰ کے ہاں ان کی سفارش کی امید رکھتا ہوں۔

اس کا جواب یہ ہے کہ تمہارا اور کفار کا قول ایک ہی عجیباً ہے اور اس کو یہ آیت کریمہ پڑھ کر سناؤ:

وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُوَّبِنِهِ  
أَوْ لِيَاءَ مَا فَعَبَدُ مُهَاجِلًا  
لِيَقْرَبُونَا إِلَى اللَّهِ زَلْفِي  
يَأَيُّ آيَتْ بَحْرِي سُنَادِ-

وَيَقُولُونَ هُوَ لَكُمْ شَفَاعَةٌ  
اد رکھتے ہیں کہ یہ خدا کے پاس ہماری سفارش  
عِنْدَ اللَّهِ (۱۸ - ۱۰) کرنے والے ہیں۔

آپ کو معلوم ہونا چاہیے کہ مشرکین کے یہی تین شہمات سب سے بڑے ہیں۔ جب آپ کو یہ معلوم ہو گیا کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو اپنی کتاب کریم میں خوب وضاحت سے بیان کیا ہے اور آپ نے ان کو اپنی طرح سمجھ لیا ہے تو باقی شہمات کے جوابات بہت آسان ہیں۔

سوال اگر وہ کہے کہ میں تصرف اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتا ہوں اور ان کی طرف جھکاؤ، اور ان کو پکارنا ان کی عبادت نہیں ہے۔

جواب تو اس سے کو کیا تم اقرار کرتے ہو کہ اخلاص عبادت تم پر فرض ہے؟ اگر وہ

کے کہ ہاں ! تو اُسے کہو کہ وہ اخلاصِ عبادت جو تم پر فرض ہے ؟ اُسے ذرا بیان تو کر دو جو اگر وہ عبادت اور اس کی اقسام کو نہ جانتا ہو تو اس کو بتاؤ کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے ۔

**أَدْعُواَرَبَّكُو تَضَرِّعًا فِي غُصَّةٍ** (دو گو) اپنے پروردگار سے عاجزی سے اور مجھے پچھے دعا میں مانگا کرو وہ حصے **إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِلَينَ** بڑھنے والوں کو دوست نہیں رکھتا ۔

جب آپ اس کو یہ سمجھادیں تو اس سے پوچھیں کہ کیا آپ کو معلوم ہے کہ یہ اللہ تعالیٰ کی عبادت ہے ؟ تو وہ لازماً کہے گا کہ ہاں ! یکوئی کہہ دعا اور پکارنا تمام عبادات کا منظر ہے ۔

اب اُسے کہیے کہ جب آپ نے اقرار کر لیا کہ یہ عبادت ہے اور آپ دن رات اللہ تعالیٰ کو خوف اور امید سے پوکارتے ہیں اور جب آپ نے اپنی کسی حاجت میں کسی بُنی یا کسی اور بزرگ کو پوکارا تو کیا تم نے اللہ کی عبادت میں کسی غیر اللہ کو شریک کیا یا نہیں ؟ تو وہ لازماً کہے گا کہ ہاں ।

اب آپ اس سے کہیں کہ جب آپ اللہ تعالیٰ کے مندرجہ ذیل ارشاد پر عمل کر یعنی کہ **فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ** اپنے پروردگار کے لیے نماز پڑھا کرو اور قربانی کیا کرو ۔

تو آپ نے اللہ کے لیے قربانی کی اور اس کی عبادت کی تو بتائیے کہ کیا یہ عبادت ہے ؟ وہ لازماً کہے گا کہ ہاں । اب اُسے کہو کہ اگر تم نے کسی مخلوق مثلاً بُنی یا جن وغیرہ کے لیے جانور ذبح کیا تو کیا تم نے اس عبادت میں غیر اللہ کو شریک نہیں کیا ؟ تو وہ لازماً اقرار کرے گا اور کہے گا کہ ہاں ।

نیز اس کو یہ بھی کہیں کہ وہ مشرکین جن کے متعلق قرآن کریم نازل ہوا کیا وہ ملائکہ صالیحین اور لالات وغیرہ کی پوجا نہیں کرتے تھے ہے تو وہ لازماً کہے گا کہ ہاں ! تو اس سے پوچھو کر کیا ان کی عبادت یہ نہ تھی کہ وہ ان کو پوکارتے ، ان کے نام پر جانور ذبح کرتے اور ان سے پناہ وغیرہ میتے تھے ۔ ؟

درنہ وہ اس بات کا اقرار کرتے تھے کہ وہ اللہ کے بندے اور اس کے غلبہ کے تحفت ہیں اور اللہ تعالیٰ ہی تمام امور کا انتظام کرتا ہے۔ لیکن انہوں نے ان کو لپکا را اور ان کے مرتبہ اور سفارش کا سہارا لیا جو بالکل واضح بات ہے۔

سوال اگر وہ کہے کہ کیا تم رسول اللہ ﷺ کی سفارش کا انکار اور اس سے بیزاری کا انہمار کرتے ہو؟

جواب اس کو کہو کہ ہم سفارش کے مکر نہیں اور نہ ہی اس سے بیزاری کا انہمار کرتے ہیں۔ بلکہ ہمارا ایمان ہے کہ رسول اللہ ﷺ شافع اور مشفع ہیں اور ہم ان کی سفارش کی امید رکھتے ہیں۔ لیکن سفارش کی اجازت اللہ کے اختیار میں ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے۔

**قُلْ لِلّٰهِ الشَّفَا عَمَّا جَعَلَّ**  
کہہ دو کہ سفارش تو سب خدا ہی کے اختیار میں ہے۔

(۳۹ - ۴۲)

اور یہ سفارش اللہ کی اجازت کے بعد ہی ہو گی۔ جیسا کہ اللہ نے فرمایا ہے۔

**مَنْ ذَا أَلَّا يَشْفَعْ عِنْدَهُ** کون ہے کہ اس کی اجازت کے بغیر اس **الآبِادَةِ** - ؟ (۲۵۵ - ۲۱) سے کسی کی سفارش کر سکے۔ ؟  
اللہ تعالیٰ کی اجازت کے بغیر رسول اللہ ﷺ بھی کسی کی سفارش نہیں کر سکے گی جیسا کہ ارشادِ الہی ہے۔

**وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا مَنِ ارْتَضَى** اور وہ (اس کے پاس کسی کی) سفارش نہیں کر سکتے مگر اس شخص کی جس سے خداخوش ہو  
(۲۱ - ۲۸)

یہ بھی یاد رکھیے کہ اللہ تعالیٰ صرف توحید ہی کو پنڈ کرتا ہے۔ جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے۔

**وَمَنْ يَبْتَغَ غَيْرَ الْأُسْلَامِ فَإِنَّ** اور جو شخص اسلام کے سوا کسی اور دین کا طالب ہو گا وہ اس سے ہرگز قبول نہیں کیا جائیگا  
فلن یُتَبَلَّ مِنْهُ (۲ - ۸۵)

جب سفارش اللہ کے اختیار میں ہے اور اللہ ہی کی اجازت کے بعد ہو گی۔ اور

رسولِ کرم ﷺ اور آپ کے علاوہ کوئی شخص بھی اجازت کے بغیر سفارش نہیں کر سکتے اور یہ بھی یاد رکھیے کہ اللہ تعالیٰ صرف اہل توحید کے لیے اجازت دے گا۔ تو اب آپ کو معلوم ہو گیا کہ سفارش سب کی سب اللہ کے اختیار میں ہے۔ اور میں اللہ سے یوں سوال کرتا اور کہتا ہوں کہ لے اللہ مجھے پایاے رسول اللہ ﷺ کی سفارش سے محروم نہ کرنا۔ لے اللہ! رسولِ کرم ﷺ کو میرے متعلق سفارش کی اجازت ہے زمانا۔ سوال، اگر وہ کہے کہ رسول اللہ ﷺ کو سفارش دے دی گئی ہے اور میں آپ سے اللہ کے دیے ہوئے میں سے مانگتا ہوں۔

جواب: تو اس کا جواب یہ ہے کہ بے شک اللہ نے رسولِ کرم ﷺ کو سفارش عطا فرمادی ہے لیکن تم کو براہ راست آپ سے طلب کرنے سے منع فرمایا ہے میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔

فَلَمَّا تَدْعَهُمْ أَنَّ اللَّهَ أَحَدًا  
اللَّهُ تَعَالَى كَمْ سَأَتْهُ بَحْرِيْ كُونَهُ پَكَارُو۔

جب تم اللہ کو پکارتے ہوئے کہتے ہو کہ لے اللہ! میرے باسے میں رسول اللہ کو سفارش کی اجازت دے تو پھر اللہ کے ساتھ کبھی کونہ پکانے میں اس کی اماعت بھی کوہ سوال: رسول اللہ ﷺ کے علاوہ دوسروں کو بھی سفارش دی گئی ہے جیسا کہ مسیح احادیث سے ثابت ہے کہ فرشتے چھوٹے بچے، اور اولیاء کرام بھی سفارش کریں گے۔ تو کیا ان کے متعلق بھی کہو گے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو سفارش دے دی ہے اور میں ان سے بھی مانگوں گا؟

جواب: اگر تم ایسا کہتے ہو تو یہی صالحین کی عبادت ہے جس کا اللہ نے اپنی کتاب میں ذکر فرمایا ہے۔ اور اگر تم اس سے انکار کرو۔ تو تمہاری بات خود بخوبی بالل ہو گئی کہ اللہ نے ان کو سفارش دی ہے اور میں ان سے اللہ کے دیے ہوئے سے مانگتا ہوں، سوال۔ اگر وہ کہے کہ میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ کبھی کوشش کیک نہیں ہوا۔ اس سے اللہ کی پناہ لیکن نیک لوگوں سے ابجاو فریاد کرنا شرک نہیں ہے۔

جواب: تو آپ اس سے کہیں کہ جب تم اقرار کرتے ہو کہ اللہ نے شرک کو زنا سے بھی نیا ذ

حرام قرار دیا ہے اور یہ بھی ملتے ہو کہ اللہ شرک کو معاف نہیں کرے گا۔ تو پھر وہ کونسا شرک ہے جسے اللہ نے حرام کیا ہے جسے نہیں بخشے گا؟  
اگر وہ نہیں جانتا تو اس سے کہیں کہ اگر تم شرک کو نہیں جانتے تو پھر تم اس سے کیسے بخیکو گے؟ یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ تم پر کوئی چیز حرام کرے اور کے کہ میں یہ نہیں بخشوں گا اور تم اس کے متعلق جانتے ہو نہ پوچھتے ہو۔؟ کیا تمہارا یہ خیال ہے کہ اللہ نے اُسے حرام تو کر دیا ہے لیکن اُسے بیان نہیں فرمایا؟

سوال اگر وہ کہے کہ شرک تو بتوں کو پوچھا ہے اور ہم بتوں کی پوچھا نہیں کرتے۔

جواب تو اپ اُس سے پوچھیں کہ بتوں کی پوچھا کا مطلب کیا ہے؟ کیا تم خیال کرتے ہو کہ مشترکین عرب کا یہ عقیدہ تھا کہ یہ لکڑیاں، یہ پھر کچھ پیدا کرتے، روزی دینیتے یا اپنے پٹکارنے والوں کے امور کا انتظام کرتے ہیں؟ ہرگز نہیں قرآن کریم اس کی تردید کرتا ہے۔

سوال اگر وہ کہے کہ پوچھا یہ ہے کہ کوئی لکڑی یا پھر یا کسی قبر پر بنی ہوئی عمارت دغیرہ کا قصد کرے، ان کو پٹکارے اور ان کے نام پر جائز ذبح کرے۔ اور کے کہ یہ بھی اللہ کے قریب کر دیتے ہیں یا ان کی برکت سے اللہ تکلیف دور کر دیتا ہے یا ان کی برکت سے ہمیں دیتا ہے۔

جواب تو کہو ہاں! تم نے صحیح کہا۔ اور تم یہی کچھ ان پھر دل اور عمارتوں پر جاکر کرتے ہو۔ جو قبروں پر بنی ہوئی ہیں۔ تو اس نے اقرار کر دیا کہ ان کا یہ فعل ہی بتوں کی عبادت ہے اور یہی مطلوب ہے۔

اس کو یہ بھی کہا جاتے کہ تمہارا یہ کہنا کہ شرک بتوں کی پوچھا کا تام ہے کیا اس سے آپ کا مطلب یہ ہے کہ شرک اسی سے مخصوص ہے اور نیک لوگوں پر بھروسہ کرنا اور ان کو پٹکارنا شرک نہیں ہے؟

تو اس بات کی تائید! اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں فرمادی ہے اور ہر کس شخص کو کافر قرار دیا ہے جس نے ملائکہ، عیسیٰ یا صالحین میں سے کسی سے ایسا تعلق رکھا۔

یہ شخص لازماً اقرار کرے گا کہ جو شخص اللہ تعالیٰ کی عبادت میں کسی بھی نیک شخص کو شریک کرے تو یہ دُہ شرک ہے جس کا قرآن کریم میں ذکر ہے اور یہی مقصود ہے۔ اس سند کا راز یہ ہے کہ اگر دُہ کے کہ میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک نہیں کرتا۔ تو اس سے کیسے کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کرنا کیا ہے اس کی وضاحت یہ ہے؟ اگر دُہ کے کہ بتوں کی پوجا کا نام شرک ہے۔ تو اس سے پوچھیے کہ بتوں کی عبادت کا کیا مطلب ہے اس کی وضاحت کیجئے؟

اگر دُہ کے کہ میں اللہ تعالیٰ کے سوا کسی کی عبادت نہیں کرتا۔ تو اس سے کیسے کہ اللہ تعالیٰ کی عبادت کا کیا مطلب ہے اس کی وضاحت کریں۔؟ اگر دُہ وہ ہی کچھ بتاتے جو قرآن کریم نے بیان فرمایا ہے تو فہما۔ اگر اُسے معلوم نہیں تو اسی چیز کا دعوے کیسے کر سکتا ہے جس کو وہ نہیں جانتا۔

اور اگر ایسا مفہوم بیان کرے جو قرآنی آیات کے مفہوم کے خلاف ہو تو اس کے ساتھ آپ شرک اور بتوں کی پوجا کے بیان سے متعلق واضح آیتوں کو پیش کر کے بتائیں کہ یہی سب کچھ تو آجھل کے افراد امت بھی کرتے ہیں اور صرف اللہ تعالیٰ کے دحدو لا شریک کی عبادت پڑھیں کو ساجاتا ہے اور ہمارے خلاف ایسی ہرزہ سرایی کرتے ہیں جس طرح ان کے سابقہ بھائی کرتے پڑے آتے ہیں کہ

أَجَعَلَ الْإِلَهَةَ إِلَهًاً وَاحِدًا  
كیا اس نے اتنے معنوں کی جگہ ایک ہی معبود  
إِنَّ هَذَا الشَّيْءُ عَجَابٌ  
بنا دیا ہے یہ تو بڑی عجیب بات ہے۔

سوال اگر دُہ کے کہ فرشتوں اور نبیوں کو پکارنے کی وجہ سے ان کا فرقہ رہنیں دیا گی بلکہ ان کو اس دھر سے کافر قرار دیا گیا ہے کہ وہ مکتے تھے کہ فرشتے اللہ تعالیٰ کی بیٹیاں ہیں۔ لیکن ہم شیخ عبد العالیٰ دغیرہ کو اللہ تعالیٰ کا بیٹا قرار نہیں دیتے۔ جواب: تو کہو کہ اللہ تعالیٰ کی طرف علیہ اولاد کی نسبت کرنا ایک مستقل کفر ہے اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے۔

قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ  
کہو کہ دُہ (ذات پاک جس کا نام) اللہ (ہے)

اللهُ الصَّمْدُ

ایک ہے (وہ) معبود برعت بے نیاز ہے۔

اَحَدُهُ دَّاْتٌ ہے جس کی کوئی شل اور نظر نہ ہو۔ صَمْدُ ہے جس کی طرف ضروریات اور حاجات میں رجوع کیا جاتے ہیں اجس شخص نے اللہ کے صَمْد ہونے کا انکار کیا اس نے کفر کیا۔ اگرچہ وہ پوری سورت کا انکار نہ کرے ارشادِ الہی ہے۔  
 مَا أَنْخَذَ اللَّهُ مِنْ قَلْبِي وَمَا كَانَ فُدَانَے نہ تو بھی کو رپنا، بیٹاً بنایا ہے اور مَعَةً مِنْ إِلَيْهِ (۹۱ - ۹۲)  
 اللہ نے ان دونوں قسموں کو الگ الگ بیان فرمایا ہے اور ہر ایک کو ایک مستقل کفر قرار دیا ہے۔ ارشادِ الہی ہے۔

اُدرا ان لوگوں نے جنہوں کو خدا کا شرکیں  
 مٹھہ رہا۔ حالانکہ ان کو اسی نے پیدا کیا اور  
 بے سمجھے (جھوٹ بھان) اس کے لیے بیٹے  
 اور بیٹیاں بنائے ہوئیں۔

وَجَعَلَنَا اللَّهُ شَرَكَاءَ الْجِنِّينَ  
 وَخَلَقَنَا وَخَرَقَنَا اللَّهُ بَنِينَ  
 وَبَنَاتٍ يُغَيِّرُ عَلَيْهِ

(۱۱ - ۱۲)

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے کفر کی ان دونوں قسموں میں فرق کیا ہے اس کی دوسری دلیل یہ بھی ہے کہ جو لوگ لات کی عبادت کر کے کافر ہوتے انہوں نے لات کو خدا کا بینا نہیں کہا تھا۔ وہ تو ایک صالح شخص تھا اور جو لوگ جنہوں کی عبادت کر کے کافر ہوتے وہ بھی جنہوں کو خدا کی اولاد نہیں سمجھتے تھے۔ اسی طرح چاروں مذاہب کے علماء کرام مرتد کے حکم“ میں بیان کرتے ہیں کہ  
 جب کوئی مسلمان یہ عقیدہ رکھتے کہ اللہ کی اولاد ہے تو وہ مرتد ہو جاتا ہے لہم اریہ کے علماء کفر کی دونوں قسموں میں فرق کرتے ہیں۔ یہ بات بالکل واضح ہے۔

سوال، اگر وہ شخص یہ آیت پیش کرے کہ :

الْأَنَّ أَوْلَىٰ بِإِيمَانِ اللَّهِ لَا حَوْفٌ مُّنْ رَّكْوَةٌ کہ جو دوست ہیں ان کو نہ عَلَيْهِمُوا لَاهُمُوا يَحْزَنُونَ (۶۰-۶۱) پھر حوف ہوگا اور نہ دُغمائک ہوں گے۔  
 جواب تو اس سے کہیں کہ یہ آیت کریمہ اور اس کا مضمون بالکل درست اور صحیح

ہے لیکن اولیاء کی عبادت نہیں ہونی چاہیے۔ ہم صرف یہ کہہ رہے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ ان کی عبادت کرنا اور ان کو خدا کا شرکیک بنانا درست نہیں ہے۔ ہاں! آپ پر لازم ہے کہ ان سے محبت رکھتو۔ ان کی پیریدی کرو۔ ان کی کلامات کا اقرار کرو۔ یہ بھی یاد رکھیے کہ اولیاء کی کلامات کے مکمل صرف بدعتی اور مگراہ لوگ ہی ہیں۔ اللہ تعالیٰ کا دین دونوں اطراف کا درمیانی راستہ اور دونوں مگرائیوں کے درمیان ہدایت اور دونوں باطلوں کے درمیان حق کا راستہ ہے۔

جب آپ کو معلوم ہو گیا کہ یہی دُہ چیز ہے جس کو ہمارے دُور کے مشرک "اعقاد" کہتے ہیں۔ یہی دُہ شرک ہے جسکے متعلق قرآن کریم نازل ہوا اسی پر رسول نکرم نے لوگوں سے جہاد کیا اب آپ کو یہ بھی معلوم ہونا چاہیے کہ پسے دُور کے لوگوں کا شرک ہمارے دُور کے لوگوں کے شرک سے دُد و جوہ میں ہلاکا تھا۔

① پہلے لوگ ملائکہ، اولیاء اور بیویوں کو صرف میش و آرام کی حالت میں پکارتے اور اللہ تعالیٰ کا شرکیک نہ مہراتے تھے۔ لیکن سختی کے وقت دُہ صرف اللہ تعالیٰ کو پکارتے تھے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔

اوْرَجِبْ تَمْ كُو دریا میں تکلیف پہنچی ہے  
(یعنی دُوبنے کا خوف ہوتا ہے) تو جن کو  
تم پکارا کرتے ہو سب اس (پروردگار)  
کے سوا گم ہو جاتے ہیں۔

پھر جب تم کو (دُوبنے سے) بچا کر نشکنی  
کی طرف لے جاتا ہے تو تم منہ پھیر لیتے ہو  
اور انسان ہے ہی ناشکرا۔

وَإِذَا مَسَكُوكُ الْصُّرُفِ الْبَحْرِ  
ضَلَّ مَنْ تَدْعُونَكَ إِلَّا يَأْتِيَهُ

فَلَمَّا نَجَعَ كُو إِلَى الْبَدَأِ عَرَضْتُمْ  
وَكَانَ الْأَنْسَانُ كَفُورًا

(۱۴ - ۶۴)

نیز فرمایا۔

کھوڑ کافروں بخلاف دیکھو تو اگر تم پر خدا کا غذا  
اجاتے یا قیامت آموجود ہو۔ تو کیا تم

قُلْ أَرَيْتَ كُو إِنْ أَتَكُو عَذَابَ  
اللَّهِ أَوْ أَتَكُو السَّاعَةَ أَغْيَرَ اللَّهَ

(ایسی حالت میں) خُدا کے سوا کہی اور کو پکار دے گے ہے اگر پچھے ہو تو بتاؤ۔

(نہیں، بلکہ) مصیبت کے وقت (م) اسی کو پکارتے ہو تو جس دُلک کے لیے اسے پکارتے ہو رہے اگر چاہتا ہے تو اس کو دُور کر دیتا ہے اور جس کو تم شرکیں بناتے ہو تو اس وقت (ا) اسیں بھول جلتے ہو۔

تَدْعُونَ إِنْ كُنْتُو صَادِقِينَ

بَلْ إِيَاهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاءَ وَتَنَسَّوْنَ مَا أَذْشَرِيْكُونَ

(۳۰ - ۳۱)

نیز فرمایا۔

اور جب انسان کو تکلیف پہنچی ہے۔ تو اپنے پرودگار کو پکارتا (اور) اس کی طرف دل سے رجوع کرتا ہے۔ پھر جب وہ اس کو اپنی طرف سے کوئی نعمت دیتا ہے تو جس کام کے لیے پہلے اس کو پکارتا ہے اسے بھول جاتا ہے اور خُدا کا شرکیں بننے لگتے ہے تاکہ (لوگوں کو) اس کے رستے سے گراہ کرے۔ کہہ دو کہ (لے کافر نعمت) اپنی تاکری سے تھوڑا سا فائدہ اٹھائے پھر تو تو گوڑخیوں میں ہو گا۔

وَإِذَا مَسَّ الْأَنْسَانَ ضُرُّدٌ عَـا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ وَثُعَّـا ذَآخَوْلَةً يُغَمَّـةً مِسْنَهُ نَسَيَ مَا كَانَ يَدْعُوا إِلَيْهِ مِنْ قَبْلُ وَجَعَلَ اللَّهُ أَنْدَادًا لِيُضْلَلَ عَنْ سَبِيلِهِ قُلْ تَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا وَإِنَّكَ مِنْ أَصْحَابِ الْمَنَـا

(۳۹ - ۴۰)

ایک جگہ پر ارشادِ الہی ہے۔

وَلَاذَاغِشَيْهُ مَوْجَ كَالظَّلَلِ دَعَوَاللهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الْتَّـيْنَ (۳۱ - ۳۲)

اور جن پر (دریا کی) لمبیں سائیاں لوں کی طرح چا جاتی ہیں تو خُدا کو پکارنے (اور) خاص اس کی عبادت کرنے لگتے ہیں۔

جس شخص نے یہ مسئلہ سمجھ لیا جس کی اللہ نے اپنی کتاب میں وضاحت فرمائی ہے۔

اور وہ یہ ہے کہ دُو مشرکین جن سے رسول اللہ ﷺ نے جادا کیا وہ آرام دسکون کی حالت میں اللہ تعالیٰ کے ساتھ غیر اللہ کو بھی پکارتے تھے لیکن تنکیت کے وقت صرف ایک اللہ کو پکارتے تھے اور اپنے سادات کو بھول جاتے تھے۔ تو ایسے شخص کو سابقہ اور موجودہ دُور کے مشرکین میں فرق کا پتہ پل جاتے گا۔ لیکن ایسے آدمی کہاں ہیں جن کے دل اس مسئلہ کو صحیح طور پر سمجھ سکیں؟ فاتحہ المستعان

(۲) پسلے لوگ اللہ کے ساتھ ان لوگوں کو پکارتے تھے جو اللہ کے مقرب ہوتے ہیں۔ انبیاء اور ولیا، اور ملائکہ وغیرہ۔ یا ایسے پھرود اور درختوں کو پکارتے جو اللہ کے مطیع ہیں۔ نافرمان نہیں۔

اور ہمارے دُور کے لوگ اللہ کے ساتھ ایسے لوگوں کو پکارتے ہیں جو سب سے زیادہ فاسق و فاجر ہیں۔ اور طرفہ یہ کہ خود ہی ان کا فتن و فجور چوری زنا اور ترکِ ملاۃ وغیرہ لوگوں سے بیان کرتے ہیں۔

جو شخص ایسے آدمی کو اللہ کا شرکیہ بناتے جس کے باسے میں دُو نیک اور صارع ہونے کا گمان رکھتا ہے۔ یا ایسی اشیاء کو پکارے جو گنگہ کار نہیں ہیں جیسے شجد و حجر اور کمردی وغیرہ۔ تو اس کا شرک ہلاکا ہے۔ نسبت ایسے شخص کے جو ایسے شخص کو پکارتا ہے جس کے باسے میں اُسے معلوم ہے کہ وہ فتن و فجور میں مبتلا رہتا تھا۔ اور اس کے فتن و فجور کی شہادت بھی نہیں۔

جب یہ بات اچھی طرح ثابت ہو گئی کہ جن لوگوں سے رسول اللہ ﷺ نے جنگ کی تھی دُو آج کل کے مشرکوں سے شرک میں کم، اور ان سے زیادہ عقلمند تھے۔ تواب اپ کو معلوم ہونا چاہیے کہ ان کا ایک شبہ اور بھی ہے جو ہمارے بیان کردہ دلائل پر دارد کرتے ہیں اور ان کا یہ سب سے بڑا شبہ ہے اس کا جواب بڑے غور سے سُنوا۔

(س) دُو کہتے ہیں کہ جن کے متعلق قرآن کریم نازل ہوا دہ لالہ اللہ کا اقرار نہیں کرتے تھے رسول اللہ ﷺ کو جھٹلاتے، قیامت کا انکار کرتے، قرآن کریم کی تکذیب کرتے اور اُسے جاؤ کہتے تھے۔ لیکن ہم ایک اللہ کی عبادت کرتے ہیں۔ ایک خدا

کے قائل ہیں، اور حضرت محمد ﷺ کا رسول سمجھتے ہیں، قرآن کریم کی تفصیل تکتے  
 Qiامت کو مانتے، اور نماز روزے کی پابندی کرتے ہیں۔ تو تم ہمیں ان جیسا کیسے فراہیتے ہو؟  
 (ج) جواباً عرضٰ ہے کہ علماء کا اس میں اختلاف نہیں ہے کہ جب کوئی شخص رسول  
 اللہ ﷺ کے کسی ایک حکم کی تکذیب اور دُسرے حکم کی تصدیق کرے تو وہ کافر ہے  
 اور وہ اسلام میں داخل ہی نہیں ہو۔

اسی طرح اگر قرآن کریم کے کچھ حصے پر ایمان لاتے اور اس کے کچھ حصے کا انکار کرے  
 جیسے کوئی شخص توحید کا اقرار تو کرے لیکن نماز کی فرضیت کا انکار کرے۔ یا توحید اور  
 نماز کا اقرار کرے۔ لیکن زکوٰۃ کے وجوب کا انکار کرے یا ان تمام احکام کو تسلیم کرے  
 لیکن روزے کا انکار کرے۔ یا ان سب امور کو مانے لیکن حج کا انکار کرے یا ان سب  
 باتوں کو مانے لیکن قیامت کا انکار کرے تو ایسا شخص بالاجماع کافر ہے۔ اس کا تحفظ  
 بہنا اور مال نوٹا حلال ہے۔ جیسا کہ فرمائی ہے۔

جو لوگ خدا سے اور اس کے پیغمبروں سے  
 کفر کرتے ہیں اور خدا اور اس کے پیغمبروں  
 میں فرق کرنا چاہتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہم  
 بعض کو مانتے ہیں اور بعض کو نہیں مانتے اور  
 ایمان اور کفر کے نیچے میں ایک راہ نکالنی  
 چاہتے ہیں۔

وہ بلا اشتباہ کافر ہیں۔

دیکھیے جب رسول اللہ ﷺ کے درود مسعود میں کچھ لوگ حج کے لیے فرار  
 تیار نہ ہوتے تو اللہ تعالیٰ نے ان کے بارے میں یہ آیت کریمہ نازل فرماتی۔  
 وَلِلّهِ عَلَى الْمَسَاجِدِ حِجْمُ الْبَيْتِ  
 اور جو لوگوں پر خدا کا حق (یعنی فرض) ہے  
 کہ جو اس گھر تک جانے کا مقدر رکھے وہ  
 اس کا حج کرے۔

إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِإِلَهٍ  
 وَرَسُولِهِ وَرِيَدُونَ أَنَّ  
 يُفْرِقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَيَقُولُونَ  
 لَنَا مِنْ بَعْضٍ وَنَكْفُرُ بَعْضًا وَرِيَدُونَ  
 أَنَّ يَتَخَذُ دُوَابِيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا  
 أُولَئِكَ هُوَ الْكَافِرُونَ حَقًا

(۱۵۰ - ۳)

مِنْ أَسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا

وَمَنْ كَفَرَ فِي نَّاتِ اللَّهِ الْغَنِيُّ  
عَنِ الْعَالَمَيْنَ (۹۰ - ۲) اور جو اس حکم کی تعمیل نہ کرے گا تو خدا بھی  
اہل عالم سے بے نیاز ہے۔

جب اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں میں اس بات کی تصریح کر دی کہ جو شخص  
پھر حصہ پر ایمان لاتے اور کچھ حصہ کا انکار کرے تو وہ پاک کافر ہے تو یہ شبہ بھی نائل ہو  
گیا۔ اور یہی وہ شبہ تھا جو بعض اہل "احسان" نے اپنے مکتب میں لکھ کر ہمیں ارسال کیا تھا  
یہ جواب بھی دیا جاسکتا ہے کہ جب تم اقرار کرتے ہو کہ جو شخص قسم امور میں  
رسول اللہ ﷺ کی تصدیق کرے میکن صرف نماز کا انکار کرے تو وہ کافر ہے۔ اس  
کا خون بہانا اور مال کو غشیت بنانا بالاجماع حلال ہے۔ اسی طرح اگر ہر چیز کا اقرار کرے  
اور قیامت کرنے مانے۔ یا رمضان کے روزوں کے دجوب کا انکار کرے اور باقی قسم  
احکام کی تصدیق کرے تو ایسے شخص کے کافر ہونے میں نہ کسی کو انکار ہے اور نہ اخلاق۔  
اور قرآن کریم نے بھی یہی کہا ہے جیسا کہ پہلے بیان کر چکے ہیں۔

یہ تو واضح بات ہے ہی کہ رسول اللہ ﷺ جس قدر احکام یکر تشریف لائے  
ان میں سب سے بڑا فرضیہ توحید ہے۔ جو نماز، زکوٰۃ، روزہ اور حج سب سے اہم  
اور بڑا فرضیہ ہے۔ تو جو شخص ان احکام میں سے کسی ایک کا انکار کرے تو کافر قرار  
پلتے گا۔ اگرچہ وہ رسول اللہ ﷺ کی دیگر تعلیمات پر عمل پیرا بھی ہو۔ اور اگر وہ  
توحید کا انکار کرے جو تمام رسولوں کا دین ہے تو وہ کیسے کافر نہ ہو گا؟ سُبْحَانَ اللَّهِ يَا  
بُحَيْب طرح کی جالت ہے۔

یہ جواب بھی دیا جاسکتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے ان صحابہ کرام کو دیکھو  
جنہوں نے قبید بن عینف سے جنگ کی۔ حالانکہ بن عینف رسول اللہ ﷺ کے ہاتھ پر  
مسلمان ہوتے اور شہادت دیتے تھے کہ اللہ کے سوا کوئی عبادت کے لائق نہیں۔ اور  
محمد، اللہ کے رسول ہیں۔ وہ لوگ اذانیں دیتے، اور نماز پڑھتے تھے۔ ان کے بارے  
میں اگر کوئی شخص یہ کہے کہ یہ لوگ مسلمہ کی نبوت کے قابل ہو گئے تھے اس یہی صحابہ کرام  
نے ان سے جنگ کی توبہ کیں گے کہ یہی تو ہمارا مقصد ہے کہ جب کوئی شخص کسی کو رسول اللہ

کے مرتبہ تک بُلند کر دے تو وہ کافر قرار پاتے گا۔ اور اس کا خون بہانا اور مال چھیننا  
حلال ہو جاتے گا۔ اور اس کو کلہ شہادت، اور نمازِ روزہ فائدہ نہ دیں گے۔ تو اس  
شخص کا کیا حال ہو گا جو شسان، یوسف، یا کسی صحابی یا نبی کو خالق کائنات کے مرتبہ  
مک پہنچائے؟ سُبْحَانَ اللّٰهِ مَا عَظَمْتَ شَانَهُ!

**كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللّٰهُ عَلٰى قُلُوبِ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ**

یہ جواب بھی دیا جاسکتا ہے۔ کہ جن لوگوں کو حضرت علی صلوات اللہ علیہ وآلہ وسلم نے آگ  
سے جلا دیا تھا وہ تو آپ کے ساتھی اور اسلام کے دعویدار تھے انہوں نے صحابہ کرام  
سے علم یکھا تھا۔ لیکن حضرت علی صلوات اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بارے میں انہا کو وہی اعتقاد تھا جو آج  
کل لوگ یوسف اور شسان دیگر کے بارے میں رکھتے ہیں تو دیکھو کہ طرح صحابہ  
نے ان کے مثل اور ان کے کفر پر اتفاق کیا؟ کیا تم یہ سمجھتے ہو کہ صحابہ کرام مسلمانوں کو  
کافر کہتے تھے؟ اور کیا تمہارا یہ خیال ہے کہ تاج دیگر کے بارے میں اس قسم کا  
اعتقاد نقصان دہ نہیں لیکن حضرت علی صلوات اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بارے میں یہی اعتقاد رکھنے سے  
آدمی کافر ہو جاتا ہے؟

یہ جواب بھی دیا جاتے گا کہ بنو عبد القدر جو عبادیوں کے دوڑ حکومت میں مصر  
اور مغرب پر قابض ہو گئے تھے۔ وہ سب کے سب کلہ توحید لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ  
کی شہادت دیتے تھے، اسلام کے دعویدار تھے، نمازِ جمعہ اور باجماعت نمازیں پڑھتے  
تھے لیکن جب انہوں نے بعض امور میں شرعیت کی مخالفت کی جو زیر بحث مسئلہ  
کی بہ نسبت بہت ہی کم اہمیت رکھتے تھے باسیں ہمہ علمانے ان کے کفر اور ان سے  
جنگ کرنے پر اتفاق کیا اور ان کے شہروں کو دارالحرب قرار دیا۔ چنانچہ مسلمانوں  
نے ان سے جنگ کی یہاں تک کہ وہ تمام شہر آزاد کرایے جو ان کے زیر تصرف تھے  
یہ جواب بھی دیا جاسکتا ہے کہ پہلے لوگوں کو صرف اس لیے کافر قرار دیا گیا  
تھا کہ انہوں نے شرک اور تکذیب رسول و قرآن کریم اور انکا رقیامت کو اکٹھا کر لیا تھا۔  
نیز ان ابواب کا کیا مطلب ہو گا جو مذہب اربعہ کے علماء کرام نے اپنی اپنی

کتابوں میں باب باندھے ہیں کہ ”باب حکم المرتد“  
 مرتد دُہ شخص ہے جو اسلام لانے کے بعد کفر اختیار کر لے۔ پھر مرتد کی بُہت سی  
 قسمیں لکھی ہیں اور ہر قسم سے انسان مرتد ہو جاتا ہے۔ اس کا نہ انہا اور مال لینا  
 حلال ہو جاتا ہے۔ حتیٰ کہ علامتے چھوٹے چھوٹے امور بتاتے ہیں جن سے آدمی مرتد  
 ہو جاتا ہے جیسے۔ کوئی شخص صرف اپنی زبان سے کوئی کلمہ کے اگرچہ دل سے اس  
 کا عقیدہ نہ ہو۔ یا کوئی کلمہ سہی اور مذاق سے کہہ دے۔  
 یہ بجا بھی دیا جاسکتا ہے کہ جن لوگوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے  
 یہ فرض نہیں کیا۔

**يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ مَا لَا يَعْلَمُ**      یہ خدا کی قسمیں کھاتے ہیں کہ انہوں نے  
**قَالُوا إِنَّمَا الْكُفَّارُ كَفَرُوا بَعْدَ**      (تو کچھ) نہیں کہا حالانکہ انہوں نے کفر کا کلمہ  
**إِسْلَامَ هُمْ** (۴-۹)      کہا ہے اور یہ اسلام لانے کے بعد کافر ہو گئے ہیں  
 کیا آپ نے نہیں سننا کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو ایک ہی کلمہ کی وجہ سے کافر قرار  
 دے دیا حالانکہ وہ رسول اللہ ﷺ کے مبارک دور میں تھے آپ کے ساتھ ہو کر جہاد  
 کرتے تھے آپ کے ساتھ نمازیں پڑھتے تھے زکوٰۃ دیتے، حج کرتے اور توحید کے قابل  
 تھے۔ یہ وہی لوگ ہیں جن کے متعلق اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے۔

**قُلْ أَيُّ أَبَا اللَّهِ وَأَيَا تِهِ وَرَسُولِهِ**      کہہ کیا تم خدا اور اس کی آیتوں اور اس  
 کُنْتُو تَسْتَهِيْوَنَ؟      کے رسول سے سہی کرتے تھے۔  
**لَا تَعْتَذِرُنَ وَاقِدَ كَفَرْتُو بَعْدَ**      بہانے مت بناو تم ایمان لانے کے بعد کافر  
**إِيمَانِكُمْ (۹ - ۶۵)**      ہو چکے ہو۔

یہ وہی لوگ ہیں جن کے متعلق اللہ تعالیٰ نے تصریح کی ہے کہ وہ ایمان کے بعد کافر  
 ہو گئے تھے حالانکہ وہ غزوہ بروک میں رسول اللہ ﷺ کے ساتھ شرک کی تھے۔ انہوں  
 نے ایک لیسی بات کہی جس کے متعلق وہ خود کہتے ہیں کہ ہم نے یہ بات بطور مذاق کی تھی۔  
 اب آپ ان کے اس شبہ پر غور کریں کہ تم ان لوگوں کو کافر نہ کہتے ہو جو

الا اللہ کا اقرار کرتے ہیں۔ نمازیں پڑھتے اور روزئے رکھتے ہیں اس کے جواب پر بھی غور کر کر یہ جواب ان ادراق میں سب سے زیادہ قیمتی اور فتح بخش ہے ہمارے بیان کردہ دلائل کی مزید و مفہومات کے لیے بنی اسرائیل کا وہ واقعہ بھی دلالت کنہ ہے جسے اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں بیان فرمایا ہے دُو یہ کہ بنی اسرائیل میں سے کچھ افراد نے مسلمان، عالم، اور نیک ہونے کے باوجود حضرت موسیٰ علیہ السلام کے کام کر کے:

اَجْعَلْ لِنَا إِلَهًا كَمَا كَانَ لِهُ اَلَّاهٌ  
— (۱۳۸)

نیز صحابہ کرام ﷺ میں سے کچھ لوگوں نے رسول اللہ ﷺ سے یوں کہا کہ:  
**إِجْعَلْ لَنَا ذَاتَ آفَاتٍ** ہمارے لیے ایک ذات انواط بنادیجئے۔  
 یہ بات سن کر رسول اللہ ﷺ نے قسم کا فرمایا کہ یہ بات بالکل اسی طرح کی ہے  
 جو سنی اسرائیل نے حضرت موسیٰ علیہ السلام سے کہی تھی کہ:

اَجْعَلْ لَنَا اِلَهًا كَمَا كَانَتْ اِلَهًا  
— (۱۳۸) —

بھی ایک معبود بنادو۔  
جیسے ان لوگوں کے معبود میں ہمارے لیے

مشرکین ان واقعات سے یہ دلیل اخذ کرتے ہیں کہ وہ بنی اسرائیل جنہوں نے "اجعل لَنَا إِلَيْا كَمَا أَهْمَسَ اللَّهُ كَمَا اور وہ صحابہ جنہوں نے ذاتِ اواطِ کا مطالب کیا تھا وہ کافر تو نہ ہوتے تھے؟

تو ہم کہتے ہیں کہ نہ تو بنی اسرائیل نے کسی غیر اللہ کو اللہ بنایا اور نہ ہی ان صحابہ نے جنہوں نے ذاتِ ازوٰط کا مطالیہ کیا تھا پس لیے کوئی ذاتِ ازوٰط مقرر کیا۔ علماء کا اس میں اختلاف نہیں ہے کہ اگر بنی اسرائیل کسی غیر اللہ کو اللہ بنایتے تو قطعاً کافر قریپاتے۔ اور اسی طرح اگر صحابہ کرام رسول اللہ ﷺ کے منع کرنے کے بعد کسی درخت کو ذاتِ ازوٰط مقرر کریتے تو وہ بھی کافر ہو جاتے ہمارا مدعماً بھی یہی ہے۔ ان دُو دلائل میں خند فائد مرتب ہوتے ہیں۔

① کبھی مسلمان۔ بلکہ عالم شخص بھی شرک کی کسی نہ کسی قسم میں مبتلا ہو جاتا ہے اور اسے پتا نہیں چلتا۔

② علم اور تحفظ کی جستجو ہر وقت پیش نگاہ رہنی چاہیے۔

③ جاہل شخص کا یہ کہنا کہ ہم نے توحید کو سمجھ لیا ہے یہ سب سے بڑی جالت ہے اور شیطان کا سب سے بڑا فریب یہی ہے۔

④ اگر مسلمان مجتهد لا علمی میں کوئی کفر یہ کلمہ کہہ دے اور فرمائیں تنبیہ ہو کر اسی وقت تو بہ کر لے تو دُہ کافرنیں ہو جاتا۔ جیسا کہ بنی اسرائیل اور صحابہ نے کیا۔

⑤ اگرچہ ایسا شخص کافر قارنیں پاتا میکن اسے سخت ترین انفاظ سے تنبیہ ضرور کرنی چاہیے۔ جیسا کہ رسول اللہ ﷺ نے کی تھی۔

سوال مشرکین کا ایک اور شبہ یہ بھی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے حضرت امام شاپیر ناراضگی کا انہمار فرمایا۔ کیونکہ انہوں نے ایک ایسے آدمی کو قتل کر دیا تھا جس نے لا الہ الا اللہ کہا تھا۔ چنانچہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا۔

اقتلتہ بعد ممات لالہ کیا تو نے اسے لا الہ الا اللہ کہنے کے بعد الالہ؟ بھی قتل کر دیا۔

اسی طرح آخر حضرت ﷺ کا یہ ارشاد بھی ہے کہ:

أمرتُ انْ اقاتلُ النَّاسَ فَخُلِقُوا وَكُوُنُوا سے اس وقت تک جنگ کرنے کا حکم دیا گیا ہے جب تک کہ وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ نہیں کہا گیا۔

ان کے علاوہ اور احادیث بھی جن کا مطلب یہ ہے کہ جس نے لا الہ الا اللہ کہا اُسے کچھ نہ کہا جاتے۔

احادیث مذکورہ سے ان جاہلوں کا مقصد یہ ہے کہ جو شخص لا الہ الا اللہ کہے اسے کافر نہ کہا جلتے نہ ہی اسے قتل کیا جاتے، خواہ دُہ کیسے ہی اعمال کرتا پھرے۔

جواب ان جاہل مشرکوں کو یہ حواب دیا جاتے کہ یہ بات تو سب کو معلوم ہے کہ

رسول اللہ ﷺ نے یہودیوں سے جنگ کی، انہیں قید کیا حالانکہ وہ لا الہ الا اللہ  
کہتے تھے۔ زیر رسول اللہ ﷺ کے صحابہ نے بنو خیف سے جنگ کی حالانکہ وہ کلمہ  
لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ“ کی شہادت دیتے تھے نمازیں پڑھتے اور اسلام کے دعویٰ  
تھے اور وہ لوگ بھی بذم خود مسلمان تھے جن کو حضرت علی ﷺ نے آگ میں جلا دیا  
تھا۔ مقام غور یہ ہے کہ یہ جاہل بھی افرار کرتے ہیں کہ جو شخص قیامت کا انکار کرے  
وہ کافر ہے اُسے قتل کیا جاتے اگرچہ وہ لا الہ الا اللہ کہتا ہے اور جو شخص ارکانِ اسلام  
میں سے کبھی ایک رکن کا انکار کر دے وہ بھی کافر ہے اُسے قتل کر دیا جاتے اگرچہ کلمہ  
پڑھتا ہو۔

یہیں یہ کیا بات ہوتی کہ جو شخص فردی میں سے کبھی کا انکار کر دے تو اُسے توکل  
فائدہ نہ فے اور اگر توحید کا انکار کر دے جو تمام انبیاء کے دین کی اصل ہے تو اُسے یہ کلمہ  
پُورا پُورا فائدہ نہ ہے؟ اللہ تعالیٰ کے ان دشمنوں نے احادیث کا معنی و مفہوم ہی نہیں سمجھا  
حضرت امام رضاؑ کی حدیث کہ انہوں نے ایسے شخص کو قتل کر دیا جس نے اسلام  
کا دعویٰ کیا تھا۔

یہ قتل اس لیے ہوا کہ حضرت امام رضاؑ کا خیال تھا اس نے اپنی جان اور مال کے  
در سے مسلمان ہونے کا اعلان کیا ہے اور ستمہ یہ ہے کہ جب کوئی شخص اسلام کا انہصار  
کرے تو واجب ہے کہ اس سے اپنا ہاتھ روک لیا جاتے یہاں تک کہ اس سے اسلام  
کے خلاف کوئی چیز سرزد نہ ہو۔ اسی لیے اللہ نے فرمایا ہے کہ :

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا أَضَرْبَتُمُوا مُؤْمِنًا جَبَ تَمَذْكِرًا كِي راہ میں باہر نکلا  
فِي سَيِّلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا ۝ ۹۲ - ۲ کرو تو تحقیق سے کام یا کرو۔

یہ آیت کریمہ اس بات پر دلالت کیا ہے کہ جب کوئی شخص کلمہ توحید  
پڑھ لے تو اس سے اپنا ہاتھ روک لینا چاہیے اور تحقیق کرنی چاہیے اگر تحقیق کے بعد اس  
سے کوئی ایسی چیز سرزد ہو جو اسلام کے خلاف ہے تو پھر اسے قتل کر دیا جاتے۔  
کیونکہ اللہ نے فرمایا ہے کہ ”تحقیق کرو“ اگر ہر کلمہ کو قتل کرنا حرام ہوتا تو تحقیق کرنے کا

کوئی سنبھلنا ہوتا۔

اسی طرح دُسری احادیث کا مطلب بھی دُہی ہے جو ہم نے بیان کیا ہے کہ جو شخص اسلام اور توحید کا انہصار کرے تو اس سے ہاتھ روک لینا واجب ہے الایک کہ اس سے کوئی کام خلافِ شریعت سرزد نہ ہر اس کی دلیل رسول اللہ ﷺ کا دُہ ارشاد ہے جس میں آپ نے اسماء الحسنیؓ سے فرمایا تھا کہ :

اقتنۃ بعد ماقال لالہ کیا تو نے اُسے لالہ لالہ لکھنے کے بعد بھی قتل کر دیا؟

نیز ایک موقع پر یوں ارشادِ نبوی ﷺ ہے کہ :

امت ان اقاتل الناس مجھے لوگوں سے اس وقت تک جگ کرنے کا حکم دیا گیا ہے جب تک کہ دُہ  
حتی یقُولَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ نَعَى کہہ لیتے۔

خارجیوں کے باے میں ارشاد ہوا ہے۔

ایمان القیتو موقاً قتلومہ ان کو جہاں پاؤ قتل کر دو۔ اگر میں نے لئن اد کتھل لاقلنہ موقتل عاد ان کو پالیا تو قوم عاد کی طرح ان کو قتل کر دیا  
حالانکہ خارجی لوگ تمام لوگوں سے زیادہ عبادت گزار اور ہر وقت تکمیر و تسلیم کرتے رہتے تھے۔ یہاں تک کہ بعض صحابہ کرام اپنے آپ کو ان کے مقابلے میں تھیر بھتھتے اور لطف کی بات یہ ہے کہ ان خارجیوں نے صحابہ کرام ہی سے کسب علم کیا تھا اس کے باو جُود لالہ لالہ لالہ، کثرت عبادت، اور دعویٰتے اسلام نے انہیں کوئی فائدہ نہ دیا یکون کہ ان سے شریعت مطہرہ کی خلاف درزی سرزد ہوئی۔

رسُول اللہ ﷺ کا یہودیوں سے جنگ کرنا اور صحابہ کا بنو ضیف سے قاتل بھی اس کی شہادت پر دلالت کنائے ہے۔

رسُول اللہ ﷺ کا بنی المصطلق سے جنگ کا ارادہ کرنا بھی اس پر دلالت کرتا ہے جب کہ ایک شخص نے اگر بھرٹی اطلاع دی کہ بنی المصطلق نے زکوٰۃ دینے سے انکار کر

دیا ہے۔ تو اس پر آیت نازل ہوتی کہ :

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ جَاءَكُمْ  
فَاسْقُطُوهُ فَتَبَيَّنُوا إِنَّ ثَصِيبُوا  
قَوْمًا يَعْجَلُهُمْ فَتَصَسِّبُونَ عَلَى  
مَا فَعَلُوا تُنْذِيهِنَّ (۲۹ - ۳۰)

ممنز ! اگر کوئی بد کرو دارتمہا سے پاس کوئی خبر لے کر آتے تو خوب تحقیق کر لیا کرو۔ (رمادا) کسی قوم کو نادانی سے نقصان پہنچا دو۔ پھر قوم کو پانچے کیے پر نادم ہونا پڑے یہ تمام آیات و احادیث اُس بات پر دلالت کرتی ہیں جو ہم نے بیان کی ہے ان سے مشرکین کی تصمیل بالکل نہیں ہوتی۔

سوال : اہل شرک و بدعت کا ایک اعتراض یہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بیان فرمایا ہے کہ قیامت کے دن کچھ لوگ یکے بعد دیگرے حضرت آدم، حضرت نوح، حضرت ابراہیم، حضرت موسیٰ اور حضرت عیسیٰؐ کے پاس استغاثہ لے کر جائیں گے۔ چنانچہ ہر بھی کوئی نہ کوئی غدر کشیں کر دیں گے۔ آخر کار معاملہ رسول اللہ ﷺ کے پاس آتے گا۔

اس واقعے سے مشرکین کا استدلال یہ ہے کہ غیر اللہ سے استغاثہ شرک نہیں ہے جواب : پاک ہے وہ اللہ جو اپنے دشمنوں کے دلوں پر ہمراہ لگا دیتا ہے۔ مخلوق سے وہ استغاثہ جس پر وہ قادر ہے ہم اس کا انکار نہیں کرتے۔ جیسا کہ حضرت موسیٰؐ کے واقع میں اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے۔

فَأَسْتَغْاثَهُ الَّذِي مِنْ شَيْعَتِهِ  
عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوِّهِ

بعض اُن کی قوم میں سے تھا اس نے دوسرے شخص کے مقابلے میں جو موسیٰؐ کے دشمنوں میں سے تھا مد طلب کی۔ (۱۵ - ۲۸)

یا دوران جنگ انسان اپنے ساتھیوں سے مدد طلب کرتا ہے جس پر وہ قادر ہیں ہم تو اس استغاثہ کے منکر ہیں جو اولیاء کی قبول پر جا کر بطور عبادت کیا جاتا ہے۔ یا غائبانہ ان کو مدد کے لیے پکارا جاتا ہے جس پر سوائے اللہ تعالیٰ کے اور کوئی شخص قدرت نہیں رکھتا۔

جب یہ بات ثابت ہو گئی اب سمجھنا چاہیے کہ قیامت کے دن جوانبیا کرام سے استغاثہ ہو گا وہ یہ ہے کہ وہ اللہ سے دعا کریں کہ لوگوں کا حساب و کتاب جلدی ہو جائے تاکہ جنتی لوگ میدان مخترش کی سختی سے نجات پائیں یہ قسم کا استغاثہ دُنیا اور آخرت دونوں میں جائز ہے کہ آپ کسی نیک اور زندہ آدمی کے پاس جائیں جو تمہارے پاس بیٹھے اور تمہاری گفتگو کو بھی سنئے تم اس سے دعا کی درخواست کرو۔ جیسا کہ صحابہ کرام رَضِیَ اللہُ عَنْہُمْ کی زندگی میں آپ کی خدمت میں آتے اور دعا کی درخواست کیا کرتے تھے۔ لیکن رسول اللہ ﷺ کی دفات کے بعد قبر کرم تکے پاس جا کر آپ سے کسی معافی نے دعا کی درخواست نہیں کی۔ بلکہ سلف صالحین نے قبر مبارک کے پاس کھڑے ہو کر اللہ تعالیٰ سے دعا کرنے سے بھی منع فرمایا ہے چنانچہ نہ خود رسول اللہ ﷺ سے دعا کی درخواست کی جاتے۔

سوال مشرکین کا ایک شبہ اور اعتراض اور بھی ہے اور وہ حضرت ابراہیم علیہ السلام  
کا دوہ داقہ ہے جب آپ کو آگ میں ڈالا گیا تھا۔ تو اس وقت حضرت جبریل علیہ السلام  
نے آکر اپنے آپ کو پیش کیا اور عرض کیا ہو جو کہ کوئی حاجت اور ضرورت ہو تو بتائیے  
حضرت ابراہیم علیہ السلام نے فرمایا کہ تم سے کسی قسم کی حاجت نہیں ہے  
مشرکین کا استنباط یہ ہے کہ اگر جبریل سے استغاثہ شرک ہوتا تو وہ حضرت ابراہیم  
کو پیش کرنے کرتے۔ ۹۔

جواب یہ اعتراض بھی پہلے ہی اعتراض جیسا ہے اس دائرے میں حضرت جبریل علیہ السلام نے وہ پیش کی تھی جس س پر وہ قادر تھے کہ وہ حضرت ابراہیم کو فائدہ پہنچائیں کیونکہ حضرت جبریل علیہ السلام کے مالے میں اللہ کا ارشاد ہے کہ :

**شَدِيدُ الْقُوَى** دُه بُهْت بُرْي طاقت دالاھے۔

پس اگر اللہ تعالیٰ حضرت جبریلؑ کو اجازت دے دیتا کہ وہ حضرت ابراہیمؑ کی آنکھ اور اس کے ارد گرد زین اور پہاڑوں کو اٹھا کر مشرق یا مغرب میں پھیک دئے تو وہ ضرور ایسا کر دیتے۔

اور اگر جبریلؑ کو یہ حکم ہوتا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو اٹھا کر ان سے دُور کسی بھج پر لے جائیں تو جبریلؑ یہ کام بھی کر سکتے تھے۔

اور اگر جبریلؑ کو یہ حکم ہوتا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو آسمان پر لے آئیں تو وہ یہ بھی کر دیتے۔

اس کی مثال یہ ہے کہ کوئی دولت منشی کسی محتاج کو دیکھے اور اُسے قرض دینے کی پیش کش کرے۔ یا اس کو کوئی اور چیز دے جس سے وہ اپنی صدورت پوری کر لے لیکن محتاج آدمی قرض وغیرہ یعنی سے انکار کر دے اور صبر کرے یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ اُسے اپنی جانب سے رزق دیدے جس میں کسی شخص کا احسان نہ ہو۔

تو یہ بات کہاں! اور عبادت کے طور پر استغاثہ اور شرک کہاں! کاش یہ لوگ سمجھیں؟

انشار اللہ ہم اس بحث کو ایک عظیم اثنان اور نہایت اہم افران مسئلے پر ختم کرتے ہیں جو سابقہ بحث سے بھی آپ کو سمجھ میں آگیا ہو گا۔ لیکن چونکہ مسئلہ ڈاہی عظیم اثنان ہے اور اکثر لوگ اس میں علطی کھا جاتے ہیں لہذا ہم اسے علیحدہ بیان کر سے ہیں۔

ہم کہتے ہیں کہ اس میں تو کوئی اختلاف نہیں ہے کہ توحید کا تعلق تین چیزوں سے ہونا ضروری ہے ڈل زبان اور باقی اخلاق کے ذریعہ اگر ان تینوں میں سے کبھی ایک میں بھی خلل واقع ہوا تو انسان مسلمان نہیں رہتا اگر کوئی شخص توحید کو جانتا تو ہے لیکن اس کے مطابق عمل نہیں کرتا تو وہ ضدی اور کافر ہے۔ جسے فرعون اور ابلیس دیغرو۔

مسئلہ توحید میں اکثر لوگ دھوکہ کھا جاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ توحید حق ہے اور کم اس کو سمجھتے ہیں اور گواہی دیتے ہیں کہ یہ حق ہے۔ لیکن اس پر عمل کرنے کی ہیں طاقت نہیں ہے۔ نیز ہمارے علاقوں کے لوگ ایسے ہیں جن کی موافقت کے بغیر گذار نہیں اس کے علاوہ بھی کئی عذر لگک پیش کرتے ہیں۔

یہ میکین نہیں جانتا کہ احمد کفر کی غائب اکثریت بھی حق کو پہچانتی تھی اور کمی قسم کے بہانوں کے پیش نظر ہی انہوں نے حق کو پھوڑا تھا۔ جیسا کہ ارشاد ربانی ہے۔

آشَرْ فَايَاتِ اللَّهِ ثَمَنًا قَلِيلًا  
يَرْخُدَاكِي آيَتُوں کے عوض تھوڑا ساف نہ  
حاصل کرتے ہیں۔ ) ۹ - ۹ (

ایک جگہ پر ارشاد ہے۔

يَعِيرُ قُوَّتَهُ كَيْ عَرِفَقَدَ أَبْتَلَهُ مُغْرِي  
دُهَان (پیغیر آخر الزمان) کو اس طرح  
پچانتے ہیں جس طرح اپنے بیٹوں کو  
پچانا کرتے ہیں۔ ) ۱۲۶ - ۲ (

جُنُخ بُطَاهُر توحید پر عمل کرتا ہے لیکن اس کے مفہوم کو نہیں سمجھتا۔ یاد لے کس  
پر ایمان نہیں رکھتا دُهَّ بِنَافِتَ ہے جو خاص کافر سے بھی بُرا ہے۔ جیسا کہ اللہ نے فرمایا۔  
إِنَّ الْمُنَّا فِيْقِيْنَ فِي الدَّرِيْكَ پُکُور شک نہیں کرتا فتنہ لوگ دوزخ کے  
الْأَسْفَلِ مِنَ الْمَنَارِ ) ۱۲۵ - ۳ (

یہ مسئلہ بہت طویل ہے جب تم لوگوں کی باتوں پر غدر کر دے گے تو اپ کو اپنی طرح  
معلوم ہو جائے گا۔ اور آپ کئی ایسے افراد کو دیکھو گے کہ دُھَّ حق کو جانتے تو ہیں لیکن اس  
پر عمل نہیں کرتے۔ دُنیا کے نقش۔ یا مرتبہ اور حاضر و مدارات میں کسی کے ذریعے سُستی کرتے  
ہیں۔ نیز کچھ ایسے افراد بھی نظر آئیں گے جو بُطَاهُر عمل کرتے ہیں دل سے نہیں اگران سے  
دلی عقیدہ کے باسے میں سوال کرو تو معلوم ہو گا کہ ان کو کچھ علم نہیں۔

لہذا قرآن کریم کی دو آیات پر غدر و فکر کرنا تمہارے لیے بہت ہی ضروری ہے۔

① پہلی تو دُھی ہے جو ہم ذکر کر چکے ہیں۔ کہ  
لَا تَعْتَذِرُ وَاقَدْ كَفَرْتُو بَعْدَ بہنے مت بناؤ تم ایمان لانے کے بعد  
إِيمَانَكُمْ کافر ہو چکے ہو۔

جب یہ بات ثابت ہو گئی کہ بعض دُھے صحابہ جنہوں نے رسول اللہ ﷺ کی  
میست میں رو دیہو سے جگک لایی تھی دُھے صرف ایک کلمہ کی وجہ سے کافر ہو گئے تو ہو  
انہوں نے محض سہنی اور مذاق کے طور پر کہا تھا۔ تو پھر یہ بات واضح ہو گئی کہ جو شخص کسی  
کی ملات یا اپنے مرتبہ کی خاطر بے مال میں کسی کے خوف سے کفر یہ کلمہ کہہ دے یا اس پر

عمل کرے تو ایسا شخص بجا طگناہ کے بڑا ہے نسبت اس شخص کے جو بطور مذاق کفر یہ کلمہ کہہ دے

(۲) دُوسری آیت یہ ہے -

**مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ أَلَا مَنْ أُكِنَ وَقَتَلَهُ مُظَفِّرٌ**

بُشِّرَضِ ایمان لانے کے بعد خدا کے ساتھ  
کفر کرے وہ نہیں جو (کفر پر زبردستی) مجبور  
کیا جائے اور کس کا دل ایمان کے ساتھ مطعن ہے  
**بِالْأَيْمَانِ** (۱۰۶-۱۰۷)

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے سواتے اس شخص کے جو بطور کردار دیا گیا ہو اور  
کسی کے عندر کو تسلیم نہیں کیا اس میں بھی ایمان پر اطمینان قلب کی شرط لگادی ہے اس  
کے علاوہ سب کافر ہیں۔ خواہ وہ خوف کی وجہ سے یا مارات کے طور پر، یا اپنے  
وطن اور اہل و عیال یا براوری اور مال و متعہ کی محبت میں آگر یا ہنسی اور مذاق کے  
طور پر، یا کسی اور غرض کی بنا پر کلمہ کفر کہیں۔ بس اللہ نے صرف مجبور شخص کو مستثنی اقتدار  
دیا ہے۔

مندرجہ بالا آیت کرمیہ دو طریق سے اس پر دلالت کرتی ہے۔

۱- **أَلَا مَنْ أُكِنَ** جو (کفر پر زبردستی) مجبور کیا جاتے۔

اس جملہ میں صرف مجبور شخص کو مستثنی کیا گیا ہے یہ تو معلوم ہے ہی کہ انسان کی  
کافری کا تعلق صرف زبان یا عمل سے ہے رہی دل کی کیفیت۔ تو اس میں کوئی شخص  
کسی کو مجبور نہیں کر سکتے

۲- **ذِلِكَ بِأَنَّهُ مُسْتَحْجِبًا** یہ اس لیے کہ انہوں نے دُنیا کی زندگی کو  
المُبِيِّنَ الدُّنْيَا عَلَى الْخَيْرِ (۱۰۶-۱۰۷) آخرت کے مقابلے میں عزیز رکھا۔

اس آیت میں اللہ نے تصریح فرمادی ہے کہ یہ کفر اور عذاب اعتقاد یا جہالت  
یا دین سے بغرض و عداوت، یا کفر سے محبت کے باعث نہیں تھا۔ بلکہ اس کا  
سب سے بڑا بسب دُنیا کی لذتوں میں گرفتار ہونا تھا۔ جس کی وجہ سے انسان نے  
دُنیا کو دین پر ترجیح دی۔

وَإِنَّهُ سَبِيعَنَهُ وَتَعَالَى أَعْلَمُ . وَالْحَمْدُ لِلَّهِ ربِّ الْعَالَمَيْنِ  
وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ



تألیف

محدث الرعوة الاسلامية شیخ الاسلام

الله نعم محمد بن عبد القابض

١١١٥ - ١٢٠٦

ترجمہ  
عقل اللہ شاہ قب

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

الحمد لله الذي لا إله إلا هو والصلوة والسلام على من لا نجاها إلا به وبعد  
ہر مسلمان کے علم میں یہ بات ہونی چاہیے کہ مدن اور مشترک کے درمیان حد فاصل صرف  
کلمہ توحید لایلا الا الله مُحَمَّدَ رَسُولُ اللهِ ہے۔ شریعت اسلامیت اسی کلمہ توحید کی تشریع اور تفسیر  
ہے۔ اللہ تعالیٰ نے جہاں کچھ اعمال بجا لانے کو فرض قرار دیا وہاں کچھ یا یہ اعمال کا تذکرہ بھی  
فرمایا ہے پر اعتماد رکھنے اور عمل کرنے سے بڑے سے بڑا عمل بھی اللہ تعالیٰ کے حضور ذرۃ برابر  
وخت نہیں رکتا۔ ربِ کریم نے مختلف اوقات میں ہیں امور سے پانچ بندوں کی محنت ہے  
کی ہدایت فرمائی وہ قرآن کریم میں مختلف مقامات پر درج ہیں۔ — اور کچھ امور  
ایسے ہیں جن کی خرمت کا تذکرہ ربِ کریم نے رحمت دو عالم ﷺ کی زبان مبارک  
سے بیان کرایا، جن کا تذکرہ کتبِ حدیث میں موجود ہے۔

عبد الدّعوّة الاسلاميّة شیخ الاسلام محمد بن عبد الوہاب ہدیۃ اللّٰہ طیش رحمۃ و ازلہ منزلۃ  
الصّـیـلـیـقـیـنـ فی فـیـعـ جـنـتـنـ فـیـ اـنـ سـبـ کـرـیـمـ جـمـعـ کـرـدـیـاـ جـوـ کـتابـیـ صـورـتـ مـیـںـ مـسـائلـ الـماـحـلـ کـےـ  
نـاـمـ سـےـ لـاـکـھـوـںـ کـیـ تـنـداـمـیـںـ چـھـپـ چـکـلـےـ۔

رـاقـمـ الـحـوـرـوـتـ نـےـ اـسـ کـیـ آـہـتـیـتـ کـےـ پـیـشـ نـظرـ اـسـهـ اـرـدـوـ زـبـاـنـ مـیـنـقـلـ کـرـدـیـاـ ہـےـ تـاـکـہـ  
اـرـدـوـ وـاـنـ ہـبـقـہـ بـھـیـ اـنـ سـاـئـلـ کـوـ سـمـجـوـ اـورـ اـپـنـےـ مـلـ وـکـارـ مـیـںـ سـمـوـکـرـ اـپـنـےـ اـعـمالـ کـیـ خـاـلـتـ  
کـوـ کـسـکـےـ۔ وـحدـہـ ہـےـ کـہـ ربـِ کـرـیـمـ مـیرـیـ اـسـ خـیـرـیـ کـوـ کـشـشـ کـوـ قـبـلـ فـرـاتـ ہـرـےـ غـابـاتـ اـفـرـوـیـ  
کـاـذـیـعـ بـنـاتـ۔ وـماـذـکـاـنـ حـلـیـ اللـہـ بـغـرـبـیـ۔

حـلـیـ اللـہـ ثـاقـبـ

(۱۲، جزیری ۹۶۹۴)



درجِ ذیل ۱۲۳ مسائل ایسے ہیں جو رسول اللہ ﷺ اور مشائیں عرب کے درمیان ممتاز صفتی تھے اور انہیں نہ ان کی خلافت کی اور یہ ایسے مذکور مسائل ہیں کہ جن کا ہر مسلمان کے علم میں آنا ضروری ہی نہیں بلکہ کوئی مسلمان ان سے صرف نظر نہیں کر سکتا کیونکہ ان میں اور اسلام میں بُعد المشرقین ہے۔

سب سے اہم اور خطرناک بات یہ ہے کہ جو دل شریعتِ محمدیہ کے متعلق ایمان کی دوست سے غالی ہو اور اس عدم ایمان کے ساتھ ان مسائل کو سخنان کی نیگاہ سے مجھی دیکھے تو پھر اس کی شقاوت و بیحثی کی کوئی انتہائیں، والعیاذ بالله۔ جیسا کہ ارشادِ الہی ہے:

وَالَّذِينَ أَمْنَوْا بِالْبَاطِلِ      جن لوگوں نے باطل کو مانا اور خدا تعالیٰ  
وَكَفَرُوا بِاللَّهِ لَا أُولَئِكَ      سے انکار کیا وہی انسان اُٹھانے والے ہیں۔  
هُمُ الْخَسِرُونَ ○

(السکیبرت - ۵۲)



## ۱ شرک

اہل جامہتیت اللہ تعالیٰ کی عبادت اور اس سے دعا کرتے وقت صاحبین کوں ہیں  
شرک کر لیا کرتے تھے ہمیں معنی کہ یہ صاحبین اللہ کے ہاں ہماری سفارش کریں گے۔ اس  
بڑکیبی عقیدہ کی قرآن کریم گوں وضاحت کرتا ہے :

وَ يَعْبُدُونَ مِنْتَ دُوْنَ اللَّهِ اُولَئِكَ الَّذِي تَوْحِيدُ كُلُّ اِيمَانٍ  
چیزوں کی عبادت کرتے ہیں جو نہ تو ان کو  
مَا لَا يَصْرُهُمْ وَ لَا يَنْفَعُهُمْ  
تخلیف پنچا سکتے ہیں اور نہ نفس پہنچا سکیں  
وَ يَقُولُونَ هُنُّ لَا شَفَاعَةَ عَنَّا  
اور کہتے ہیں کہ یہ اللہ کے پاس ہمارے سفارشی  
عِنْدَ اللَّهِ طَلاقٌ  
(یونس - ۱۸) میں -

وَ الَّذِينَ اشْخَذُوا مِنْ  
دُوْنِهِ اُولَئِكَ مَا تَعْبُدُهُمْ إِلَّا  
لِيُقْتَرِبُونَا إِلَى اللَّهِ مُرْفَعِي طَلاقٌ  
بنادیں - (الزمر - ۳)

یہی وہ اہم اور عظیم مسئلہ ہے جس میں رسول مکرم ﷺ نے انکی خلافت  
کی اور اخلاص عمل کا درس دیا اور بتایا کہ یہی وہ دینِ اللہ ہے جس کی تبلیغ کے لیے اللہ تعالیٰ  
نے نبی علیہ کو مبعوث فرمایا اور یہ کہ وہ خلاص عمل ہی کو تصرف قبلیت بخشتا ہے اور آپ نے  
یہ بھی بتایا کہ جو شخص وہ اعمال کرے گا جن کو مشرکین احتساب کی نگاہ سے دیکھتے ہیں، اس کا  
بشت میں داخلہ حرام اور اس کا ملکہ ناجنم ہو گا۔

یہی وہ اہم مسئلہ ہے جس سے مسلمان اور کافر میں فرق ہوتا ہے اور ہمیں سے محبت  
اور عداوت کی راہیں الگ ہوتی ہیں اور یہیں سے جہاد کی ابتداء ہوتی ہے، جیسا کہ ارشاد  
باری تعالیٰ ہے :

وَ قَاتِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ  
کرفتہ (یعنی کفر کا فساد) باقی نہ رہے اور ہم  
فَتْنَةٌ وَّ يَكُونُ الدِّينُ كُلُّهُ  
سب خدا ہی کا ہو جائے -  
(الانفال - ۳۹)

## ۲ فرقہ بندی

وین و دنیا میں اہل جامہتیت کی راہیں الگ الگ بختیں اور وہ اسی کو درست اور صحیح

سمجھتے تھے۔ ربِ کریم ان کے امتران کو یوں آشکار کرتا ہے کہ:

**كُلُّ حَزْبٍ يُمَا لَدَيْهُمْ جُو چیزیں فرقے کے پاس ہے وہ اسی سے فَرِحُوتٌ ○ (النون-۵۳) خوش ہو رہا ہے۔**

چنانچہ اللہ تعالیٰ دین میں اتحاد و اتفاق کی تلقین کرتے ہوئے فرماتا ہے :

شَرَعْ لَكُمْ مِنَ الدِّينِ مَا أُنْتُمْ سَائِلُونَ لِي وَدِينُكُمْ رَأْسَتُمْ قَمَرَ  
وَصَنِّيْبِهِ نُوحاً وَالَّذِي أَوْحَيْنَا كیا ہے (کے اختیار کرنے) کا نوع کو حکم دیا تھا  
إِلَيْكُمْ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ اور جس کی (لے) محمد، تمہاری طرف چیزیں جی  
وَمُؤْسِي وَعِيَّا آتَ أَقِيمُوا دے ہے اور جس کا ابرا، یہ کم اور موئی اور علیؑ اور علیؑ کو حکم  
دیا گیا تھا (وہ یہ) کہ دین کو قائم رکھنا اور اس میں پھوٹ نہ ڈالتا۔  
(الشریعتی-۱۱۳)

**إِنَّ الظَّرِيفَ فَرَقُوا دِينَهُمْ جن لوگوں نے پانچ دین میں (بھتتے)  
وَكَانُوا يُشَيِّعُ لَتَّسَتْ مِنْهُمْ راستے نکالے اور کئی کئی فرقے ہو گئے ان سے  
فِي شَيْءٍ تُمْ كو کچھ کام نہیں۔**  
(العارف۔)

تب کریم ان مشرکین کی مشابحت سے بچنے کی تلقین کرتے ہوئے فرماتا ہے کہ:  
وَلَا نَكُونُوا كَالَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ ان لوگوں کی طرح نہ ہزا جو متفرق ہو گئے  
وَأَخْتَفَقُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ اور حکماں یعنی آنے کے بعد ایک دوسرے سے  
الْبَيْتِ لُمْ (خلاف و اختلاف کرنے لگے۔)  
(آل عمران-۱۰۵)

دین میں فرقہ بندی کو ختم کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ حکم دیتا ہے :  
وَاعْتَصَمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا اور سب میں کر خدا کی (ہدایت کی) رتی کو  
وَلَا تَفَرَّقُوا میں (آل عمران-۱۰۴) مضبوط پکڑے رہنا اور متفرق نہ ہونا۔

### ۳ بغاوت

مشرکین، حاکم وقت کی مخالفت اور عدم اطاعت کر اپنے لیے بہت بڑی خوبی اور اطاعت و فرمانبرداری کو ذات و رسولانی سمجھتے تھے، لیکن رحمت الملکین ﷺ نے انکی مخالفت کی اور حکم دیا کہ اگر حاکم وقت ظلم کرے تو محی اس پر صبر کیا جائے اور اطاعت فرمائی دی جائے۔

صیحین کی روایت کے مطابق مندرجہ بالا ہینوں امور کو رسول نکرم ﷺ نے  
ایک ہی حدیث میں جمع کر دیا ہے۔ آپ ارشاد فرماتے ہیں:

- ان الله يرضي لحكم ثلاثاً خدا تمارے لیئے یہ تین چیزوں پر کرتا ہے:  
 ۱ ان لا تعبدوا الا الله ولا خدا کے سوا ہمی کی عبادت نہ کرو اور اس کے  
 ساتھ کسی کو شرکیہ نہ بناؤ۔  
 ۲ و ان تعصموا بجبل الله اور سب مل کر خدا کی (ہدایت کی) رستی کو  
 جمیعاً ولا تفرقوا ضمبوط پکڑے رہو اور متفق نہ ہو۔  
 ۳ و ان تناصروا من ولاه اور حاکم وقت کو نصیحت کرتے رہو۔

الله امر کے

مندرجہ بالا ہینوں امور سے جب تک لوگ بچتے رہے امن و سکون سے نہیں بسر  
کرتے رہے اور جب ان گزارہوں میں طوٹ ہوتے تو جہاں ان کا دین برباد ہو رہا اور دنیاوی  
امور میں بھی ترقی کی راہیں بند ہو گئیں۔

### ۳ تفتیلید

مشرکین نے پانچ نہب کے کوئی ایک اصول بنا رکھے تھے جن میں سرفہرست تقلید  
تحقی - مشرکین عالم کا سب سے بڑا اور اہم قاعدہ پانچ پیش و صلحاء کی تقلید کرنا تھا۔ ان کے  
اسی عقیدہ بد کی قرآن کریم نے کوئی بُولیں وضاحت کرتا ہے کہ:

اور اسی طرح ہم نے تم سے پہنچی بھیتی  
 وَكَذَلِكَ مَا أَنْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ  
 فِي قَرْبَةِ تِمْنُونَ تَذَكِّرُ الْأَقَالَ  
 مُتَرْفُقُهَا إِنَّا وَجَدْنَا أَبَاءَنَا عَلَىٰ  
 أُمَّةَ تَوَرَّأَنَا عَلَىٰ أَشَارَتِهِمْ  
 كَمَا يَعْصِي مُقْتَدُوْنَ ۝ (الزخرف - ۶۳)  
 کے پیچے چلتے ہیں۔

اور جب ان سے کہا جانا گہ جو کتاب «خدا  
 نے نازل فرمائی ہے اس کی پیروی کرو تو کہتے  
 ہیں کہ تم تو اسی کی پیروی کریں گے جس پر اپنے  
 باپ دادا کو پایا۔ جملہ اگرچہ شیطان ان کو دوزخ  
 الشَّيْطَانُ يَدْعُهُمُ الْ

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ اتَّبِعُوا مَا  
 أَنْزَلَ اللَّهُ فَتَالَوْا بَلْ نَسْبِعُ مَا  
 وَجَدْنَا عَلَيْهِ أَبَاءَنَا طَأْلَوْ كَانَ  
 الشَّيْطَانُ يَدْعُهُمُ الْ

عَذَابُ السَّعِيرِ ○ (لقان - ۲۱) کے عذاب کی طرف بلاتا ہو (تب بھی)

ربِّکِرِیم ترکِ تقليد پران کو یوں مستحب فرماتا ہے کہ :

قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ آنَّ كُهْ دُوكَہ مِیں تھیں صرف ایک بات کی  
نَصِیحَتٍ كَرْتَاهُوں کَتَمْ خُدا کے لیے دو دو اور  
ایکے اکیلے کھڑے ہو جاؤ پھر غور کرو، فین کو  
بُونْ نہیں ہے۔ (سبا - ۲۹)

(لوگوں کا کتاب، تم پر تمہارے پڑوگار کے  
ہاں سے نازل ہوئی ہے اس کی پیروی کرو اور  
اس کے سوا اور رفیقوں کی پیروی نہ کرو (اوی)  
تم کم ہی نصیحت قبول کرتے ہو۔) (الاعراف - ۳)

## ۵ جمبوست کا بُت

مشرکین کا ایک اہم اھنول یہ بھی تھا کہ وہ اپنی کثرت پر نازل تھے۔ کسی چیز کے  
صحیح یا غلط ہونے کو وہ قلت و کثرت کے ترازوں میں تو لا کرتے تھے۔

ربِّکِرِیم نے قرآن مجید میں کئی مقامات پر اس معیار کو غلط اور پھر قرار دیا ہے۔

## ۶

اہل جاہلیت اپنے آبا و اجداد کے طرز زندگی کو بطور محبت پیش کیا کرتے تھے۔

ربِّکِرِیم ان کے اس عقیدہ کو یوں بیان کرتا ہے :

فَمَا بَأَلَ الْفَرُونُنَ الْأَوْلَ فَ  
اچھا تو پہلے لوگوں کا کیا حال ہوا۔  
(طہ - ۵۱)

ما سَعِينَا بِهَذَا فَتَ  
بَاتِ کبھی نہیں سنی تھی۔  
آبائِنَا الْأَوَّلِينَ ○

(المزمون - ۲۳)

## ۷ مُؤکل اور صاحبِ ثریقت

مشرکین اپنے حق میں ان افراد کو بھی بطور استدلال پیش کیا کرتے تھے جنہیں ذہنی اور مسلی

صلحتیں حاصل تھیں اور ان لوگوں کو بھی اپنا پیشوائگتھے تھے جو یا تو بادشاہ تھے یا جن کے پاس مال و دولت کی فراوانی تھی اور عیش و عشرت کی زندگی سبکرتے تھے۔

ربِ ذوالجلال ارشاد فرماتا ہے:

وَلَقَدْ مَكَّنَاهُمْ فِيهَا إِنْ  
أَوْرُبْمَ نَفَرَ مِنْهُمْ دِيَةً  
لَوْكُلْ كُونِيَّهُ الْخَ

اور وہ پسے (ہمیشہ) کافروں پر فتح مانگا  
وَ كَانُوا مِنْ قَبْلِ يَسْتَفْتِحُونَ  
کرتے تھے تو جس چیز کو وہ خوب پہچانتے تھے  
عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُمْ  
مَا عَرَفُوا كَفَرُوا فَلَعْنَةُ اللَّهِ  
جب ان کے پاس آپنی تواس سے کافروں کے  
عَلَى الْكَافِرِيْنَ ۝  
پس کافروں پر خدا کی لعنت۔

يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ  
وَهُوَ الَّذِي أَخْبَرَ مَنِ الْكَفَرَ بِهِ مِنَ الْمُجْرِمِينَ (کواس طرح  
پہچانتے ہیں جس طرح اپنے میٹوں کو پہچانتے ہیں۔) (البقر - ۱۳۶)

## ۸ غرباً و مشارکین سے المقابلة

مشرکین کی یہ بھی ایک عادت بد تھی کہ وہ کسی چیز کے غلط ہونے کے لیے یہ کہتے کہ اس کو تسلیم کرتے والے کفر اور غریب لوگ ہیں۔

قَرَآنَ كَرِيمَ نَفَرَ مِنْهُ إِنْ كَيْمَ نَفَرَ مِنْهُ  
قَالُوا أَنْتُمْ بَلَى لَكُمْ وَأَنْتُمْ بَلَى وَهُوَ بَلَى كَيْمَ تَمَّ كُوْمَانْ لَيْسَ  
الْأَنْذَلُونَ ۝

(ashra - ۱۱)

اَهْؤُلَاءِ مَرَّ اللَّهُ عَلَيْهِمْ  
كَيْمِي لوگ ہیں جن پر خدا نے ہم میں سے  
مُنْتَ بَيْنَنَا ۝ (الانعام - ۵۳) فضل کیا ہے۔

اللَّهُ كَرِيمَ اس عادتِ بد کی تردید فرماتا ہے:  
اَلَّا تَسْأَلُ اللَّهُ يَعْلَمُ  
بِمَا خَلَقَ كُرْنَ وَالوَلَ سَقْنَیْنَ؟  
بِالسَّمَاءِ كَرِيمَ

## ۹ علماء سوئی قیادت

اہل جاہلیت اور شرکیں فاسق و فاجر اور علماء سوئی کو اپنا رہبر و راہنما بھاگرتے تھے،  
چنانچہ اللہ تعالیٰ نے اہل ایمان کی یوں راہنمائی فرمائی کہ:  
 آیاَهُمْ لَيْلَةَ الْقِدْرِ أَمْتَوْرَا إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ  
 مُّؤْمِنِينَ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ  
 الْأَعْمَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ  
 الَّذِينَ يَالْبَاطِلِ وَيَصُدُّونَ عَنِ  
 لُوگوں کا مال ناحی کھاتے ہیں اور احمد  
 سے روکتے ہیں۔  
 سَيِّلِ الْبَطْوَطِ (التوبہ - ۳۳)

مشرکین کو مواث پلاتے ہوئے فرمایا کہ:

لَا تَغْلِبُوا فِي دِينِكُمْ عَنِّيْرَ  
 کو کو کے اہل کتاب اپنے دین میں نجتی ملگہ  
 نہ کرو اور ایسے لوگوں کی خواہشوں کے پیچے  
 شپلو جو خود پہلے گمراہ ہوتے اور اور بھی کشوف  
 قَدْ ضَلَّوْ مِنْ قَبْلُ وَأَضَلُّوا  
 کو گمراہ کر گئے اور سیدھے راست سے بھکار  
 كَثِيرًا وَ صَلَّوْ عَنْ سَوَاءٍ  
 گئے۔  
 السَّيِّلِ (المائدہ - ۲۶)

## ۱۰ قلت فہم

مشرکین دین حق کو اس لیے بھی تسلیم نہ کرتے کہ اس کو ان لوگوں نے مالنہ چوہبسم  
 و فراست سے عاری ہیں اور وقتِ حافظہ سے محروم ہیں۔ قرآن کریم ان کی اس کج روی کو  
 یوں واضح کرتا ہے:

وَمَا نَرِكَ اتَّبَعَكَ إِلَّا الظَّالِمُونَ  
 اور ہم یہ بھی دیکھتے ہیں کہ تھا سے پیروی فہی  
 لُوگ ہوتے ہیں جو ہم میں ادنی درجے کے ہیں اور  
 هُمْ أَرَا ذُلْنَا بَادِيَ الرَّأْيِ  
 وہ بھی لئے ظاہر سے۔  
 (ہود - ۱۴)

## ۱۱ قیاس فاسد

مشرکین کے ہاں غلط قیاس سے استدلال کا عام رواج تھا جیسے:  
 إِنَّ أَنْشَعَ الْأَبْشَرُ مِثْلَنَا<sup>۱</sup> (ابی یم - ۱۰)  
 تم تو ہمارے ہی جیسے آدمی ہو۔

## ۱۲ قیاس صحیح سے انکار

قیاس صحیح کا انکار کرنا بھی مشرکین کی عادت تھی۔ قیاسِ فاسد سے استدلال اور قیاس صحیح سے انکار کی وجہ یہ تھی کہ انہوں نے ان دونوں میں وجوہ امتیاز کو شکھا۔

## ۱۳ عُنُوْتٌ

اہل جاہلیت کا اپنے علماء اور صالحین امت کی تعظیم و تکریم میں مبالغہ اور ان کی شان میں غلوٹ کرنا ان کا عام شیوه تھا۔ ربِ کریم نے مبالغہ آرائی سے یوں وکا کہ :

**يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَعْنَوْا فِتْرَةً لَّمَّا أَلَّا كَتَبَ ! اپنے دین میں حِدْيَةٍ كُمُرْ وَ لَا تَعْنَوْا عَلَّةً اللَّهِ سے نہ پڑھو اور اللہ تعالیٰ کے بارے میں إِلَّا الْحَقَّ ط (النار۔ ۱۴۱)**

حق کے سرو پچھوڑنا کمو۔

## ۱۴ ثقہ و اشبات

بشرکین کے مندرجہ بالا (۱۱) افعال بد کی بنیاد ایک اصول پر مبنی تھی اور وہ تحفانفی و اشبات۔ یعنی اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ ہدایات سے اعراض کرنا اور اپنے نجیین کی پیروی۔

## ۱۵ ہٹ و درمی

بشرکین جاہلیت کی خوبیے بد کا کیتے بھی تھی کہ وہ احکامِ الہیہ کو یہ کہ کر مسترز کر دیتے کہ یہ ہماری سمجھ سے بالاتر ہیں جیسے :

**وَ قَالُوا فَلَوْ بِنَا غُلْمَانٌ ط** اور کہتے کہ ہمارے دل پرستے میں میں۔

(ابقرۃ۔ ۸۸)

**لِيُشَعِّيبُ مَا تَفَقَّهَ كَثِيرًا** اے شعیب! تمہاری بُہت سی تباری علیہ  
**قَمَّا تَقُولُ** (ہود۔ ۹۱) سمجھ میں نہیں آتیں۔  
 اللہ تعالیٰ نے ان کو جھٹپٹا قرار دیا اور فرمایا کہ ان کی یہ ہٹ و درمی ان کے کُفر اور ان کے دلوں پر فُرگ ک جانے کی وجہ سے تھی۔

۱۶

کتب سماوی کے بدلتے کتب جاؤ پر عمل کرنا بھی مشرکین کی عادت تھی۔

اللہ تعالیٰ نے ان کے اس فعل کو یوں ذکر فرمایا ہے کہ :

بَنَّذَ فِرْقَيْ وَ مِنَ الْأَذِنَ أُفْتَنَا  
الْكِتَابَ كِتَابَ اللَّهِ وَ رَأَءَ ظَهُورَهُمْ  
كَانُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ وَ اَسْبَعُوا  
مَا اشْتَوْا الشَّيْطَانُ عَلَى مُلْكِ  
سُيَّمَنَ (البقرة - ۱۰۲-۱۰۱)

مشرکین کا ایک کفریہ اصول یہ تھی تھا کہ وہ اپنے کفریہ اور مشرک کا نفع وال  
کو انسیاں کی طرف منسوب کر دیتے تھے، جیسے ربِ کریم انبیاء کرام  
کی برآت کرتے ہوئے فرماتا ہے کہ :

وَ مَا كَفَرَ سُيَّمَنُ وَ الْكِتَابَ  
كی بلکہ شیطان ہی کفر کرتے تھے۔  
الشَّيْطَانَ كَثَرُوا (المیرہ - ۱۰۲)

ابراهیمؑ نہ تو یہودی تھے اور نہ عیسائی،  
بلکہ سب سے بے تعلق ہو کر ایک خدا کے  
ہو رہے تھے اور اُسی کے فرمانبردار تھے اور  
مشرکوں میں سے نہ تھے۔  
الْمُشْرِكِينَ ۝ (آل عمران - ۶۶)

## ۱۸ نسبت میں تناقض

مشرکین کی ایک یہی دو رخی اور منافحت تھی کہ وہ اپنے آپ کو حضرت ابراہیمؑ  
کی طرف منسوب کرتے اور کہتے کہ ہم ابراہیمی ہیں لیکن آپ کی تابع ہے بھی تو گداںی کرتے۔

## ۱۹ عیوب جوئی

مشرکین عرب سبیل صوفیا کے قبیح اعمال کی وجہ سے صلحاء امت پر عیوب جوئی اور  
طعنہ زندگی سے بھی باز نہیں آتے تھے جیسے یہودیوں نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام پر الامام لگایا اور

عیسائیوں نے یہودیوں سمیت رحمتِ دو عالم ملک اللہ عَزَّوجلَّ کی طرف مجنون وغیرہ ہونے کی  
نسبت کی۔ العیاذ باللہ۔

## ۲۰ کہانت کو کرامت سمجھنا

مشرکین عرب، جادوگر اور کاہن کی شبیدہ بازی کو صلحاء کرام کی طرف منسوب کیا کرتے  
تھے اور طرفہ کہ بعض اوقات اس شبیدہ بازی کو انبار تبلیغ کی طرف منسوب کرنے  
سے بھی درخواست نہ کرتے، جیسے حضرت سليمان عَلَيْهِ السَّلَامُ کی طرف جادو کو منسوب کرنا۔

۲۱

مشرکین کی عبادت سیئی اور تالی بجائے پر موقوف تھی۔ اللہ تعالیٰ ان کی اس قیچی حرمت کو  
یوں بیان فرماتا ہے:

وَمَا كَانَ صَلَاتُهُمْ عِنْدَ  
الْبَيْتِ إِلَّا مُكَاءَةً قَّتَصْدِيَةً ۝  
اور ان لوگوں کی نماز خانہ کعبہ کے پس  
سیٹیاں اور تالیاں بجائے کے سوا پھر نہ تھی۔

(الانقلاب - ۳۵)

۲۲

مشرکین نے اپنا دین صرف کھیل کوڑا اور تماشے کر بنار کھانا۔

۲۳

مشرکین کو دنیاوی عیش و عشرت نے دھوکے میں ڈال رکھا تھا اور مال و متاع  
کی اس فراوانی سے وہ یہ سمجھ رہے تھے کہ اللہ تعالیٰ بھی ہم پر راضی ہے۔ ربِ کریم ان کے اس  
گمان باطل کر یوں بیان فرماتا ہے:

وَقَالُوا نَحْنُ أَكْثَرُ أَمْوَالًا ۝ اور (یہ بھی)، کہنے لگے کہ ہم بہت سا مال  
وَأَوْلَادًا لَا قَّرَبَ مَا تَحْتَنَّ بِعَذَابٍ ۝ اور اولاد رکھتے میں اور ہم کو عذاب نہیں  
ہو گا۔ (سبا - ۳۵)

۲۴

کمزور اور ساکین لوگوں نے اسلام قبول کرنے میں پہل کی اس لیے مشرکین نے تجھے  
اور خود غرضی کی وجہ سے قبول تھی سے انکار کیا۔ چنانچہ سکھیں مسلمانوں کی توقیر کو بے نظر رکھتے ہوئے  
اللہ تعالیٰ اپنے رسول ملک اللہ عَزَّوجلَّ سے یوں مخاطب ہوتا ہے کہ:

وَلَا نَطْرُدُ الظِّيَافَةَ يَدْعُونَ  
رَبَّهُمْ بِالْفَدْوَةِ وَالنَّشْتَتَةِ  
يُرِيدُونَ وَجْهَهُ  
او جو لوگ صح وشم اپنے پروار دگار سے  
دعا کرتے ہیں (اور اُس کی ذات کے طبق  
یعنی ان کو (پنے پاس سے) مت نکالو۔  
(الانعام - ۵۲)

۲۵

مشکین کے نزدیک احکام الہی کے غلط ہونے کی ایک دلیل یعنی حقیقت کہ ان کو تسلیم  
کرنے والے کمزور افراد تھے۔ مشکین کا یہ غلط استدلال قرآن کریم نے خود لعل کیا ہے کہ،  
لَوْكَانَ حَيْرًا مَا سَبَقُونَا اگر یہ دین کچھ بہتر ہوتا تو یہ لوگ اس کی طرف  
إِلَيْهِ ط (الاحقات - ۱۱) ہم سے پہلے نہ دوڑ پڑتے۔

## ۲۶ تحریف

کتب الہی پر غور و فکر اور انہیں صحیح سمجھنے کے بعد ان میں تحریف کرنا مشکین  
کا عجوب شغل تھا۔

## ۲۷ غلط لشکر کی اشاعت

مشکین عالم کا ایک مشکل یہ یعنی تفاکر وہ غلط اور ہمیوہ کتب لکھتے اور پھر نہایت  
وھٹائی سے یہ لکھتے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل شدہ ہے۔  
ربِ کریم ان کی اس بے ہردوگی کو یوں واضح فرماتا ہے کہ:  
فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ يَكْتُبُونَ پس ان لوگوں پر فسوس ہے جو اپنے ہاتھ  
الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ سے تو کتاب لکھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ  
هَذَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ لَا يَنْزَلُ خدا کے پاس سے (آئی) ہے۔  
(ابتہ - ۴۹)

۲۸

مشکین عرب ان ہی مسائل کو صحیح سمجھتے جو ان کے گروہ کے مذعومہ عقائد کے مطابق  
ہوتے تھے، جیسیے ان کا یہ کہنا کہ:  
نُؤْمِنُ بِمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَ ہم تو صرف، اُس کتاب پر ایمان لیں

یکفُرُوْتَ بِمَا وَرَأَتُهُ ق  
گے جو ہم پر نازل کی گئی ہے اور حتیٰ اس کے  
(ابتہ ۹۱) علاوہ میں ان سب کا انکار کرتے ہیں۔

مشرکین عالم کی ایک خصلتِ ردیلہ یہ بھی تھی کہ وہ اپنے ہی گروہ کے صحابِ عقل  
و دش کی صحیح باتوں کو سمجھنے کی کوشش نہ کرتے تھے۔ اللہ تعالیٰ ان کی اسی خصلت سے منتبہ  
فرماتا ہے کہ :  
فَإِنَّمَا يَنْهَا عَنِ الْمُحَاجَةِ أَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ  
اگر تم صاحبِ ایمان ہو تو تو خدا کے پغفیر  
مِنْ قَبْلِ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ کو پہلے ہی کیوں قتل کیا کرتے۔  
(ابتہ ۹۱)

### ۳۰ فُتُحُ اُنْتِرَاقٍ

عجب آیاتِ قدرت میں سے ایک یہ ہے کہ جب مشرکین جاہلیت نے ربِ کریم  
کی صیت، اتحاد و اتفاق کو ترک کر دیا اور افراق و اختلاف کے مركب ہئے تو ہر گروہ اپنے  
کردار پر نازل و فرج حال تھا۔

### ۳۱ اپنے ہی مسلک کی خالِفت کرنا

یہ بات بھی نشاناتِ قدرت کا عجوبہ ہے کہ مشرکین عرب ہیں دین و مذہب کی طرف  
اپنے اپنے کو منسوب کرتے تھے اسی دین سے بے پناہ لبغض و عداوت رکھتے اور کفار اور انکے  
دین و مذہب سے انتہائی محبت و اغافت رکھتے تھے جو ان کے اور ان کے نبی کے جانی و میں  
تھے، جیسا کہ مشرکین کا معاملہ حجت و دو عالم ﷺ کے ساتھ تھا۔  
آنحضرت ﷺ نے جب حضرت مُوسیؑ کے ساتھ کے دین سے اپنی مشاہد کے  
کرایا تو انہوں نے کتبِ جاؤ کو اپنایا جو سرسر فرعون اور آس کی ذرتیت کا دراثہ تھیں۔

### ۳۲ انکارِ حق

مشرکین کا حق و صداقت سے انکار کرنا جب کہ وہ ایسے شخص کے پاس ہو تو اس کو  
وہ کمزور سمجھتے تھے۔

قرآن کریم ان کی اس خصلت کروں بیان کرتا ہے :  
 وَقَالَتِ الْيَهُودَةِ لَيْسَتِ النَّصْرَى یہودی کہتے ہیں کہ عیسائی رستے پر نہیں ،  
 عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ النَّصْرَى اور عیسائی کہتے ہیں کہ یہودی رستے  
 لَيْسَتِ الْيَهُودَةُ عَلَى شَيْءٍ پر نہیں -

(ابتعثہ - ۱۱۳)

## ۳۲

مشرکین کا ان اعمال سے الکار کرنا جن کو وہ اپنے دین کی بنیاد فرار دیتے تھے، جیسے  
 بیت اللہ کا حج -

اللہ تعالیٰ ان کی اس روشن کو حاقت قرار دیتے ہوئے فرماتا ہے :  
 وَمَنْ يَرْعَبْ عَنْ مِلَأَةٍ اور ابیر کیم عَلَى الْكُلَّ لَكَ کے دین سے کون  
 إِنْ هُمْ إِلَّا مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ ط روگزدی کر سکتا ہے جو بخوبی اس کے جو نہایت  
 نادان ہو۔ (ابتعثہ - ۱۱۳۰)

## ۳۳

مشرکین عالم کی گروہ بندی کی مسابقت میں ہر فرقہ صرف اپنے ہی گروہ کو نجات دہنہ  
 سمجھتا تھا۔ ربِ کریم نے ان کی تکذیب کی اور فرمایا کہ :  
 هَا تُوا بُرْهَانَكُمْ إِذْ اگر تم سچے ہو تو دلیل  
 كُنْتُمْ صَدِيقِيْتَ ۝ (ابتعثہ - ۱۱۴) پیش کرو۔

اور پھر صحیح اور صراطِ مستقیم کی نشاندہی فرمائی کہ :  
 بَلَى مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ يَلْتَهُ ہاں جو شخص خدا کے آگے گردان جھکتا دے  
 وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ أَجْرٌ عَنْہُ اور وہ نیکو کا رہبی ہو تو اس کا صدر اس کے  
 دَيْتِہ (ابتعثہ - ۱۱۲) پروردگار کے پاس ہے۔

## ۳۴

مشرکین کے ہاں بیٹھنگی کو بہترین عبادت سمجھا جاتا تھا جیسے :  
 وَإِذَا فَعَلُوا فَاجْسَدُوا فَتَأْتُو اور وہ لوگ کرنی غش کا کرتے ہیں تو کہتے  
 وَجَدْنَا عَلَيْهِمَا أَبْيَاءَنَا وَاللَّهُ أَمْرَنَا یہ کہم نے اپنے بپے ادا کو اسی طبق پر پایا ہے  
 وَهَا ۝ (الاعراف - ۲۸)

۳۶

مشرکین کے ہاں حرام کو حلال مستدراد بینا بہترین اطاعت خیال کیا جاتا تھا، جیسے  
شرک کو عبادت سے تعبیر کیا کرتے تھے۔

۳۷

مشرکین عالم کے یہاں علماء اور پیروں کو اللہ تعالیٰ کے سوارب اور کلشت کو محنا  
بھی عبادت کو محنا جاتا تھا۔

## ۳۸ الحدا

مشرکین صفاتِ الہیمیں الحاد کے بھی ترکب ہوتے تھے جیسے اللہ تعالیٰ کا  
فرمان ہے کہ :  
وَلَكِنْ هَذِهِمْ آتَ اللَّهَ ثُمَّ يَخَالِ كَرْتَهُ تَتَّقَى كَهْدَا كَوْتَهَارَے  
لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمَّا تَعْلَمُونَ ۝ بہت سے علموں کی خبر ہی نہیں۔  
(فصلت - ۲۲)

۳۹

مشرکین کا اسلامے الہیمیں الحاد کرنا جیسے :  
وَهُمْ لَكَفِرُونَ بِالرَّحْمَنِ ط اور یہ لوگ رحمٰن کو نہیں مانتے  
(المرعد - ۲۶)

۴۰

مشرکین عربِ تعلیل کے بھی قائل تھے جیسے آئی فرعون کا قول۔

۴۱

مشرکین نقص کی نسبت بھی اللہ تعالیٰ کی طرف کیا کرتے تھے۔

۴۲

مشرکین کا اللہ تعالیٰ کی بحیثیت میں شرک کرنا جیسے جوس کا قول تھا۔

۴۳

تفتیر کا انکار کرنا۔

لہ صفات باری تعالیٰ کا انکار کرنے والوں کا یہ ذہبیستہ کہ اللہ تعالیٰ یہ کہا ہے کہ یہ کوئی اس نے  
اپنی تمام صفات پہنچ گزی وہ بنوں میں تحسیم کر دی میں۔ الحیاز بالله۔ (ترجم)

۳۳

اللہ تعالیٰ کے خلاف محبت فت ائمہ کرنا۔

۳۴

تَعْذِيرُهُنَّیْ کا سہارا لے کر شریعت کے خلاف کرنا۔

۳۵

زمانے کو گالی دینا جیسے مشرکین کہا کرتے تھے  
وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ اور ہمیں تو زمانہ مار دیتا ہے۔

(البایثیر - ۲۲)

۳۶

اللہ تعالیٰ کے انعامات کو غیر اللہ کی طرف منسوب کرنا۔ جیسے :  
يَعْصِرُهُنَّ رَفْدَ نِعَمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يَخْدِعُهُنَّ کی خدا تعالیٰ کی نعمتوں سے وقہنے پر  
يُنْكِرُهُنَّ اور ان سے انکار کرتے ہیں۔ (انقل - ۸۳)

۳۷

اللہ تعالیٰ کی آیات کا انکار کرنا۔

۳۸

بعض آیاتِ خداوندی کا انکار۔

۳۹

مشرکین کا یہ کہنا کہ :  
مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِّنْ نَّدَاءٍ إِنَّا نَنْهَا نَحْنُ بَعْدَ مَا نَزَلْنَا لَكُمْ

۴۰

مشرکین کا فتہ آن کریم کے پاسے میں یہ کہنا کہ :  
إِنَّ هَذَا إِلَّا قَوْلُ الْبَشَرِ يَرْبِّشُر کا کلام ہے۔

(المثر - ۱۵)

۴۱

اللہ تعالیٰ کی حکمت میں عیب نکانا۔

۵۳

ظاہری اور باطنی جلوں اور بہانوں سے کام لینا۔ تاکہ انہیاں کرام عَلَيْهِمُ الْحَمْدُ لَلّٰہِ کے لئے ہوتے دینِ اللہی کا خاتمه ہے۔ جیسے :

وَمَكَرُوا وَمَكَرَ اللّٰہُ  
ان لوگوں نے خفیہ تدبیر کی اور اللہ تعالیٰ نے بھی خفیہ تدبیر شرعاً -  
(آل عمران - ۵۲)

اور اہل کتاب ایک دوسرے سے کہتے ہیں کہ جو کتاب (مومنوں پر نازل ہوتی ہے) اس پر دن کے شروع میں قرایان لے آیا کرو اور اس کے آخر میں انکار کرو کرو تاکہ وہ برگشته ہو جائیں۔

وَقَالَ طَائِفَةٌ مِّنْ أَهْلِ  
الْكِتَابِ أَمْنُوا بِاللّٰهِ  
عَلَّوَ اللّٰهِ أَمْنُوا وَجْهَ النَّهَارَ  
وَأَكْفُرُوا أَحِنَّةً لِّمَلَئُ  
يَرِجُونَ ۝  
(آل عمران - ۴۲)

۵۴

اس نیت سے بھت کافت درکار کا اس کی تزوید کا ذریعہ معلوم ہو جاتے۔

## ۵۵ تعصیٰ مبہی

مبہی تعصیٰ کام لینا بھی مشرکین کا عام و متور تھا جیسے :  
وَلَا تُؤْمِنُوا إِلَّا تَمْتَّعُو  
کے قابل نہ ہوں۔  
دِينَكُمْ  
(آل عمران - ۴۳)

۵۶

اسلام کے اتباع کو شرک قرار دینا بھی مشرکین کی عام سُم بھتی جیسے :  
مَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُؤْتِيَهُ  
اللّٰہُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالنَّبَّةَ  
او روہ لوگوں سے کہ کہ خدا کو پھرڑ کریں  
عِبَادًا لِّتَ مِنْ دُوْبِ اللّٰہِ  
بنسے ہو جاؤ۔  
(آل عمران - ۴۹)

۵۷

کتبِ الہیں میں تعریف کرنا پر مشکلین کی عادتِ ثانیہ تھی۔

۵۸

اہل حق کو یہ دین اور رذیل وغیرہ القاب سے پکارنا۔

۵۹

ربِ کریم کی ذات پاک پر کذب و افتراء بامضنا۔

۶۰

مشرکین جب دلائل کے سامنے مغلوب اور شکست کھا جاتے تو پھر ملوک اور سلطانین کے ہاں شکرہ و شکایت لے جاتے تھے جیسے :

أَتَدْرُ مُؤْمِنِي وَ قَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا کیا آپِ مُوسیٰ (علیہ السلام) اور ان کی قوم  
كُوْزْنَى رَبِّهِنَ دِيلَى گے کروہ ملک میں فساد  
فِ الْأَرْضِ کرتے پھراؤ؟ (الاعراف - ۱۲۰)

۶۱

اہلِ اسلام کو مفسد ہونے کا عیب لگانا بھی مشرکین کی خصلت بدھتی جیسے  
مسئلہ ۴۰ میں ذکر ہوا ہے۔

۶۲

اہلِ اسلام پر یہ بھی الزام لگانا کہ وہ شاہی دین میں نقص نکالتے ہیں جیسے :  
وَ يَدْرَكَ وَ إِهْتَلَكَ اور آپ کو، آپ کے معمودوں کو ترک  
يَكِيَّ رِبِّيَّا کیے رہیں۔ (الاعراف - ۱۲۱)

فرعون نے اہلِ دین سے کماکہ :

إِذْ أَخَافَ أَهْنَافَ أَنْ يُبَدِّلَ مجھے خدا ہے وہ کہیں تمہارے دین کو نہ  
وَيَسْكُنُ دین کے سکون (المؤمن - ۳۶) بدل دے۔

۶۳

مشرکین کی اہلِ اسلام پر یہ تهمت بھی تھی کہ وہ شاہی معمودوں میں نقص نکالتے ہیں  
جیسے مسئلہ ۴۲ میں ذکر ہوا۔

۶۴

اہلِ اسلام پر مشرکین کا یہ بھی بُتان تحاکر وہ دین میں رد و بدل کر دیں گے جیسے :

إِنَّ أَخْافَ أَنْ يُبَدِّلَ مُجْهِيْ دُرْ-بَهِ كَوْهِ كِيمِ تَمَاهِيْ مِنْ كُونَ  
دِيْنِكُمْ إِنَّ يُظْهِرَ فَبَلْ نَسِيْ يَا مَلَكِيْ مِنْ فَادَنِ پَيْدَا كَرْبَلَةِ -  
الْأَرْضِ الْفَسَادَ ○ (النَّوْسَ - ۲۶)

٤٥

اہل اسلام پر ایک الزام یہ بھی تھا کہ وہ بادشاہ کی عیوب جوئی کرتے ہیں۔ قرآنؐؒ  
کا لفظ ”وَيَذَرُكَ“ اسی معنی کو واضح کرتا ہے۔

## ٤٦ ترک حق

مشرکین کے دین میں جو باتیں حق ہوتیں ان پر عمل کرنے کا دعویٰ کرتے، جیسے  
نُؤْمِنُ بِمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا - لیکن درحقیقت وہ انہیں چھوڑ چکے ہوتے۔

## ٤٧ اسراط

مشرکین، عبادات میں اضافہ کر لینا باعثِ شرف خیال کرتے تھے جیسے ختم  
کی دن تاریخ (میں روزہ رکھنا وغیرہ) -

## ٤٨ ترقی طریق

مشرکین عبادات میں کمی کرنے کے بھی بُجم تھے جیسے میدان عرفات میں ترکِ قُوفَ -

## ٤٩ ترکِ اجہٹ

پرہیزگاری کی آڑ میں واجبات کا ترک کرنا بھی مشرکین میں عام تھا۔

۵۰

پاکیزہ رزق کو ترک کرنا مشرکین کی بہترین عبادت تھی۔

۵۱

ربِ کریم کا عطا کردہ خواصیت بیاس سُتمال نہ کرنا بھی مشرکین کی عبادت تھی۔

۵۲

لوگوں کی گمراہی کی طرف دعوت دینا مشرکین عرب کا خاص مشغل تھا۔

۷۳

مشرکین عرب اللہ تعالیٰ سے محبت کا دعویٰ تو ضرور کرتے تھے لیکن حقیقت شریعت کو ترک کرچکے ہے۔ اللہ کریم نے ان سے اطاعت کا یوں حطالبہ کیا کہ :

فَلْ إِنْ كُنْتُمْ تَخْيِبُنَّ۝ آپ فرمادیجئے کہ الگ قسم اللہ تعالیٰ سے  
اللَّهُ فَنَأْشِعُّوْفَ يُخْبِبُكُمْ۝ محبت رکھتے ہو تو تم لوگ میری اتباع کرو  
اللَّهُ۝ (آل عمران - ۳۱) اللہ تم سے محبت کرنے لگیں گے

۷۴

دیدہ دانستہ کفر کی طرف لوگوں کو دعوت دینا عام تھا۔

۷۵

مکروہ فریب اور خطاک سازشیں کرنا مشرکین عرب کا رات دن کا کھیل تھا جیسے قسم فرح کی عادت بدھتی۔

۷۶

مشرکین عرب کی قیادت یا تو عملاء سوکے ہاتھ میں بھی اور یا جاہل صوفیار کے قبصہ میں۔ قرآن مجید اس کی بیوں وضاحت کرتا ہے۔

وَقَدْ كَاتَ فَرَنِيقَ مِنْهُمْ۝ ان میں سے کچھ لوگ کلام اللہ کو سنتے،  
يَسْمَعُونَ سَكْلَمَ اللَّهِ شُمَّدَ۝ پھر اس کے سمجھ لینے کے بعد اس کو جان بچکر  
يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوا۝ بدل دیتے رہے ہیں۔  
وَهُمْ يَعْلَمُونَ۝ (ہبہتہ - ۵)

۷۷

بے بنیاد اور جھوٹی آرزوں میں مبتلا ہونا بھی مشرکین میں عام تھا جیسے :

وَقَاتُوا تَنَّ تَمَسَّنَا الشَّارِ۝ اور کہتے ہیں کہ (دونخ کی) آگ ہمیں چند  
إِلَّا آيَامَ مَعْدُودَةً ط (ہبہتہ - ۸۰) روز کے سوا چھوٹی نہیں سکے گی۔

دخول جنت کی خوش فہمی میں بیوں گرفتار رہتے۔

لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ کہ بیو دیلوں اور عیسایوں کے سوا کوئی  
كَانَ هُوَدًا أَوْ فَصَرِي ط (البقرہ - ۱۱۱) بہشت میں نہیں جانے کا۔

۷۸

انبیاء کرام اور صاحبین امت کی قبروں کو عبادت گاہ بنالینا مشرکین کا

بذریں فل بخت

۷۹

آثار انبیاء ﷺ کو عبادت گاہ بنانا بھی اہل جاہلیت کا عام شیوه تھا،  
جیسا کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے منقول ہے۔

۸۰

قبوں پر چرانا کرنا بھی مشرکین کی بدعملی تھی۔

۸۱

قبوں پر میلہ لگانا اور عرس کرنا بھی اہل جاہلیت کا وسیع تھا۔

۸۲

قبوں کے پاس جانور زنخ کرنا بھی مشرکین کی اہم عبادت تھی۔

۸۳

بزرگوں کے آثار سے تبریک حاصل کرنا بھی اہل جاہلیت کی خوبی۔ جیسے دارالشہدہ اور اس کے منتظرین۔ حکیم بن حرامؓ جو دارالشہدہ کے منتظرین میں سے تھا، کہ ایک نفرہ کہا گیا کہ: لگوں نے قریش کے معزز و شریف شخص  
بعث مکرمۃ کو بھیجا ہے۔

حکیم بن حرام نے جواباً کہا کہ:

ذهب المکام الا الشوئ شرفیں ختم ہو گئیں صرف تقویٰ باقی ہے۔

۸۴

خاندانی شرافت پر فخر کرنا۔

۸۵

نسب اور رشتہ میں عیب لگانا۔

۸۶

ستاروں کی مختلف منزلوں سے باڑش بر سے کا عقیدہ رکھنا۔

۸۷

زحسہ اور بین کرنا۔

۸۸

اپنے نسب پر فخر کرنا مشرکین کی بہت بڑی فضیلت تھی چنانچہ قرآنؐ کریم میں کئی

مقامات پر اس کی تردید کی گئی ہے۔

صحیح بات پر فخر کرنا بھی مشرکین اپنی بہت بڑی فضیلت خیال کرتے تھے لیکن اسلام نے فخر کو من nouع قرار دیا۔

مشرکین کا سب سے اہم اور ضروری کام اپنے فرقے کے فرد سے تعصیب اور اس کی ہر حالات میں مدد کرنا تھا، خواہ وہ ظالم ہو یا مظلوم۔ ربت کریم نے اسکی سخت مذمت کی ہے۔

مشرکین کے مذہب میں کسی شخص کو دوسرے شخص کے جرم میں پکڑنا جائز تھا اس کی تردید میں فران باری ہوا کہ  
و لاتزر واژہ وزیر کوئی شخص کسی دوسرے کے جرم میں سزاوار سزا نہیں۔ اخیر

بھی کے نسب میں عیب نکالنا بھی جاہلیت کا ترکہ ہے جیسے ایک دفعہ حضرت ابوذر غفاری رضی اللہ عنہ نے بھی خپش کی والدہ کے باسے میں یہ کہا تھا کہ : اسے کامی مال کے بیٹھے ؟

یا بنت سوداء

یہ سن کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم غصے میں آگئے اور فرمایا : اعترفہ بامہ انسان امر ۲۰ ٹونے اس کو اس کی مال کے بارے میں ہا دلاتی ہے۔ ابھی تمہارے اندر جاہلیت کی بُری فیک جاہدیتہ ۔

موجود ہے۔  
(ستفعت علی)

بیت اللہ شریف کی تولیت پر فخر کرنا مشکل کن کی عادت تھی۔ اللہ تعالیٰ با ایسا اٹھا ان کی مذمت کرتا ہے۔

لہ حضرت ابوذر غفاریؓ نے صرف یہ کہا تھا کہ "اے کالی ماں کے بیٹے!"

آج ہر مسلمان کو لپیغی بیان میں مدد و امداد کیا جائے گی کہ اُس نے اپنی زبان اور فلسفہ کو کس طرح بے لکام چھوڑ رکھا ہے۔ (ترجمہ)

**مُسْتَكْبِرِينَ ۚ يَهُ سَمَرًا وَ سَكَرْشِيَ كَرْتَهُ، كَمَانِيُونَ مِنْ مُشْتَوْلِ بَهْتَهُ  
نَهْجُورُونَ ۝**

(المومنون - ٤٦)

٩٣

ابیا سے کرام ﷺ کی اولاد ہونے پر فخر کرنا ، اس زعم باطل پر ربِّیم ان  
کو ریون منتفی فرماتا ہے :  
**تِلَكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ ۖ لَهَا كَيْ جَاعَتْ گُرْجِلِي، ان کو ان کے عالَمَ  
مَا كَسَبَتْ**  
(ابتعثہ - ١٣٣)

٩٤

صفت و حرفت پر فخر کرنا جیسے دو اہم تجارتی سفر کرنے والوں نے کھیتی باری  
کرنے والوں پر اپنی برتری کا اختبار کیا۔

٩٤

وُنِيَا اور اس کی زیب و زینت کی عظمتِ مشرکین کے دلوں پر چاہگئی تھی۔ اللہ تعالیٰ  
ان کا قول یوں نقل فرماتا ہے کہ :  
**تَوْلَا سُرْقَلَ هَذَا الْفَرَافَرَ ۖ يَرِ قَرَآنَ ان دُوستیوں میں سے کسی بُشَّے  
عَلَى رَجُلٍ مِنْ الْمُتَرَيَّثِينَ ۖ آدمی پکیوں نازل نہ کیا گیا؟  
عَظِيمٌ ۝**  
(الزمر - ٣١)

٩٥

اللہ تعالیٰ پر رعب ڈالنا بھی ان کی ایک بہت بڑی حادثت تھی۔ جیسے مدد  
میں ذکر ہوا۔

٩٦

فتراء اور مساکین کو تحریر سمجھنا مشرکین کی عام عادت تھی۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ اپنے  
محبوب ﷺ سے یوں مخاطب ہوا کہ :  
**وَلَا تَطْرُدُ الظَّيْنَ ۖ يَدْعُونَ ۖ او جو لوگ صبح و شام اپنے پو در دگار سے**

رَبَّهُمْ بِالْعَنْدُوٰةِ وَالْعَشِّيٰ  
وَعَاكِرَتِهِ بِهِ اُورَاسِ کی ذاٹ کے طالب  
بِهِ ان کو (پاس سے) مت نکالو۔

(الانعام - ٥٢)

مُشْرِكِينَ عالم، انبیاء کے کرام ﷺ کی اطاعت و فرمانبرداری کرنے والوں کو  
اخلاص سے تھی دہن اور دُنیا دار ہونے کا طعنہ بھی دیا کرتے تھے۔ ربِ کریم نے فرمایا کہ:  
مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابٍ هُمْ  
ان کے حساب کی جواب دہی تم پر  
مِنْ شَهٰٓ (الانعام - ٥٢) پچھئیں۔

فرشتول کا انکار۔

انبیاء کرام ﷺ کا انکار۔

کتبِ سماویہ کا انکار۔

اللّٰہ تعالیٰ کے احکام سے روگردانی۔

قیامت کا انکار۔

اللّٰہ تعالیٰ کی ملاقات سے انکار۔

انبیاء کرام ﷺ نے قیامت کے بارے میں جو پیش گزیاں فرمائیں،  
ان میں سے بعض کا انکار۔ اللّٰہ تعالیٰ مشرکین کی اس خصلت سے آگاہ فرماتا ہے:  
أُولَئِكَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِإِيمَانِ  
اور اس کی ملاقات سے انکار کیا ہے۔  
رَبِّهِمْ وَلِتَآتِهِ

اللہ تعالیٰ کے مالک یوم الدین ہونے کی نفی، نیز فرمان خدا کہ لا بیع فیہ ولا خلہ ولا شفاعة کی تکذیب بھی مشرکین کے عقائد بالله میں سے ہے۔

۱۰۷

جبت اور طاغوت پر ایمان لانا ان کا اصول تھا۔

۱۰۸

مشرکین کے دین کو مسلمانوں کے دین پر فضیلت دنیا اہل جاہلیت کا عام ڈھونڈھا۔

۱۰۹

حق کو باطل کے ساتھ گذرنہ کرنا۔

۱۱۰

حق کو جانتے ہوئے چھپانا۔

۱۱۱

مشرکین کا گراہ گن اصول ایک یہ بھی تھا کہ وہ بغیر علم کے بہت سی یہودگیاں اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب کر دیتے تھے۔

۱۱۲

حق کو چھپلانے کے بعد ان کے اقوال و افعال میں واضح تضاد پیدا ہو گیا تھا جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ :

بَلْ كَذَّبُوا بِالْحَقِّ لَتَأْجَاءُهُمْ بَلْ جَبَّا نَكَرَهُوا فَهُمْ فَرَفَقَ أَمْرٍ مُّرْتَجٍ اس کو جھوٹ سمجھا، سو یہ ایک بھی ہرئی تباہ میں میں۔ (ق-۵)

۱۱۳

اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل شدہ بعض احکام پر ایمان اور بعض سے انکار۔

۱۱۴

انبیاء کرام ﷺ کے درمیان تفریق کنا۔

۱۱۵

بغیر علم کے انبیاء کے کرام ﷺ کی مخالفت کرنا۔

۱۱۶

سلف اُمّت کی اطاعت کا دعویٰ لیکن اعمال و کرواریں اُن کی مخالفت کرنا۔

۱۱۷

جو لوگ انبیاء کے کرام ﷺ پر ایمان لے آتے انہیں اللہ تعالیٰ کے رہنمائے دکن۔

۱۱۸

کفر اور کافرتوں سے محبت کرنا۔

۱۱۹

پرندوں کو ادا کرنے وال لینا۔

۱۲۰

زمین پر خطوط وغیرہ کھینچ کر فال لینا۔

۱۲۱

فال بدلینا۔

۱۲۲

کاہن بنایا کاہن کے پاس جانا۔

۱۲۳

کسی بھی طاغوت کے پاس فیصلے جانا۔

۱۲۴

دشمنی اور غلام کے نکاح کو برا سمجھنا۔

وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعلَى اللَّهِ وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ

اکھم لدک کے مسائل انجام ہیتے کا اردو ترجمہ ۱۳۹۸ ص ۱۹۶۸  
بعض ۱/۶ نجیب مکمل ہوا۔

علی اللہ اثاب



تألیف

محدث الدعوة الإسلامية شیخ الاسلام

الله عز وجل عن عباده العلیی علیی مرحمة

۱۴۰۶ھ ————— ۱۱۱۵م

اردو ترجمہ

خط الله تعالیٰ

## بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

مجدد الدّعوّة الاسلامی شیخ الاسلام محمد بن عبد الوہاب رحمۃ اللہ علیہ سے کسی شخص نے سوال کیا کہ کلمۃ توحید لا إِلٰهٗ إِلٰهُ اللّٰهُ کے مفہوم پر روشنی داہیے تاکہ اس کی حقیقت ہماری سمجھ میں آ جائے۔ چنانچہ امام الدّعوّة السلفیہ رحمۃ اللہ علیہ نے اس پر سیر حاصل علمی مقالہ پر قلم فرمایا ہے کہ خلاصہ کہ پیش خدمت ہے۔

ہر مسلمان کے علم میں یہ بات رہنی چاہیے کہ کلمۃ توحید ہی کفر اور اسلام کے درمیان حذفِ مامل ہے یہی کلمۃ التقوی اور عزّۃ المؤمن ہے اور اسی کلمۃ توحید کے باسے میں ارشاد ہے وَجَعَلَهَا كَلِمَةً مَا يَقِيْنَ فِيْ اور یہی کلمہ اپنی اولاد میں پھیپھو گئے عَقِيْمَ لَقَاهُمُرِّيْرِ جَمِيْونَ ○ (الازرف) ۲۸ تاکہ وہ (خدا کی طرف) رجوع رہیں کلمۃ توحید کا صرف زبانی اقرار کوئی معنی نہیں رکھتا کیونکہ منافقین بھی اس کا زبانی اقرار کرتے نمازیں پڑھتے اور صدقہ و خیرات کرتے تھے۔ بایس ہمہ وہ جہنم میں اسفل اسفالین میں ہوں گے۔

کلمۃ توحید کے اقرار کا اُسی وقت فائدہ ہو گا جب کہ دل میں اس کی محبت و معرفت ہو، اور اہل ایمان سے بھی محبت و اخوت ہوا اور یہ محبت اُس وقت تک مکمل نہ ہو گی جب تک کہ کلمۃ توحید کے مخالفین سے عداوات اور دشمنی نہ ہو جیسا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

جُنُونُ عُوْصِ دُلْ سَ لَا إِلٰهٗ إِلٰهُ اللّٰهُ كَمْ فَتَالَ لَا إِلٰهٗ إِلٰهُ اللّٰهُ  
منْ قَاتَ لَا إِلٰهٗ إِلٰهُ اللّٰهُ أَقْرَارَ كَرَے۔ خالصًا مِنْ قَلْبِهِ

ایک روایت میں یہ الفاظ ہیں:

جُنُونُ لَا إِلٰهٗ إِلٰهُ اللّٰهُ كَمْ فَتَالَ لَا إِلٰهٗ إِلٰهُ اللّٰهُ  
غَيْرُ اللّٰهِ كَمْ عِبَادَتَ كَمْ جَاتَيْ ہے ان سب کا  
وَكَفَرَ بِمَا يَعْبُدُ مِنْ دُوْنِ اللّٰهِ انکار کرے۔

اس کے علاوہ بھی کتب صحاح میں احادیث نبویہ موجود ہیں جو کلمہ توحید کے صرف زبانی اقرار کرنے والوں کی بحالت اور گمراہی پر دلالت کرتی ہیں۔  
اس بات کو خاص طور پر ذہن نشین کر لینا چاہیے کہ کلمہ توحید میں نفی اور اثبات دونوں ہیں، اللہ تعالیٰ کے سوامیں مخلوقِ حق کے رسول اللہ ﷺ اور جبریلؑ کے علاوہ اولیاء اللہ اور صالحین امتِ مکہ الْوَهَّابیَّت کی نفی ہے اور صرف اللہ تعالیٰ سے اُلوَّهَّابیَّت کا ثبوت ہے۔

اس بات کو سمجھنے کے بعد اسِ اُلوَّهَّابیَّت پر غور کرنا چاہیے جسے اللہ نے اپنے لیے خاص کیا ہے اور تمام مخلوقِ حق کے رسول اللہ ﷺ اور جبریلؑ سے بھی نفی ہے اور فرمایا کہ راتی برابر بھی ان میں صفتِ اُلوَّهَّابیَّت نہیں۔ اور یہ وہی اُلوَّهَّابیَّت ہے جس کو عوام اللہ سر اور ولایت کے نام سے پکارتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اللہ کے معنی ہیں ایسا ولی جس میں کوئی بھید یا ستر ہو دوسرا لفظوں میں ایسے ولی کو فقیر اور شیخ کے نام سے بھی پکارتے ہیں۔ اور کچھ لوگ الشیعہ بھی کہتے ہیں۔

اولیاء اللہ کے بارے میں یہ تصور پایا جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بعض اولیاء کو ایک خاص مقام آس لیے عطا فرمایا ہے کہ لوگ ان کی طرف مائل ہوں ہاں سے اپنی امیدیں والستہ کریں۔ ان سے پناہ طلب کریں اور ان کو میرے اور اپنے درمیان وسیلہ بنائیں۔

پس ہمارے اس دور کے مشرکین ان اولیاء کو اپنے اور اللہ کے درمیان وسیلہ اور مشرکین عرب ان کو اللہ کہتے تھے اور واسطہ حقیقت میں اللہ ہی کو کہتے ہیں۔ لہذا کسی شخص کا کلمہ توحید لا الہ الا اللہ کا اقرار کرنا وسیلہ کی تردید و نفی کرنا ہے۔ مندرجہ بالائی کوٹھیک ٹھیک سمجھنے کے لیے دو باقوں کا جانا بہت ضروری ہے آپ کو علم ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جن کفار و مشرکین سے جنگ کرتے

رہے اور جن کے قتل کرنے، مال لوٹنے اور جن کے بچوں کو غلام اور عرتوں کو نونڈیاں بنانے کو جائز قرار دیا تھا وہ توحید ربوہ بیت کے قابل تھے تو حیدر بوبیت یہ یہ کہ انسان یہ عقیدہ رکھے کہ پیدا کرنے والا، رزق فینے والا، زندہ کرنے والا، موت فینے والا اور کائنات میں مدبر الامور صرف اللہ تعالیٰ ہے۔ اللہ کریم اس کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتا ہے:-

فَلَمَّا تَيْرَنْ قُكْمَةَ مِنَ السَّمَاءِ  
وَالْأَرْضِ أَمَّنْ يَسْمَلُكُ  
السَّمَعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَنْ يُخْرِجُ  
الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَمَنْ يُخْرِجُ  
الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ  
الْأَمْرَ طَفَيْقُ عَلَوْنَ اللَّهُ ۝

(یونس - ۳۱)

مندرجہ بالا فرمانِ الہی پر غور فرمائیے کہ آیتِ کریمہ میں جن امور کا تذکرہ کیا گیا ہے کفارِ عرب ان سب کو مانتے اور اقرار کرتے تھے نیز وہ صدقہ و خیرات بھی کرتے تھے اور عمرو بھی ادا کرتے اور اس کے علاوہ بھی وہ عبادات بجالاتے تھے اور اللہ تعالیٰ سے ڈر اور خوف کی وجہ سے بعض محترمات سے بھی اجتناب کرتے تھے۔ باسیں ہمہ اللہ تعالیٰ نے ان کو اسلام میں داخل نہیں کیا اور نہ ہی ان کی جانوں اور مال و متع کو محفوظ قرار دیا۔

مَنْ رَجَبَ بِالْأَعْمَالِ حَسْنَةَ كَبَا وَجُودُ اللَّهِ تَعَالَى نَفَرَ إِنَّكَ لَكَ فَرْ قَرَارِ دِيَا -

ان کو قتل کرنا اور ان کلماں چین لینا جائز رکھا۔ کیوں؟ اس لیے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے لیے توحیدِ الْوَهْیت کا اقرار نہیں کرتے تھے تو حیدر بوبیت یہ ہے کہ انسان یہ عقیدہ رکھ کر اللہ تعالیٰ کے سوانح کسی کو پکارا جاتے نہ کسی سے امیدیں والبستہ کی جاتیں۔ اللہ کے سوا کسی سے فریاد نہ کی جاتے۔ کوئی جانور غیرِ اللہ کے لیے ذبح نہ کیا جاتے نہ کسی مقرب فرشتہ

کے لیے اور نہ ہی کسی نبی اور رسول کے لیے۔ پس جو شخص غیر اللہ سے فریاد کرتا ہے۔ یا غیر اللہ کے لیے جانور ذبح کرتا ہے۔ یا غیر اللہ کے نام کی نذر و نیاز مانتا ہے اس کا حرام سے کوئی تعلق نہیں۔

قارئین کرام کو یہ نہ بھولنا چاہیے کہ دُوْ مشرکین عرب جن سے رسول اللہ ﷺ یعنی علیہ السلام حضرت نے جگ کی دُوْ صالحین کو پکارا کرتے تھے جیسے ملائکہ ہضرت عیسیٰ علیہ السلام حضرت عزیز علیہ السلام اور دُوسرے اولیاء کرام وغیرہ اور یہ بھی اقرار کرتے تھے کہ اللہ ہی خالق ہے وہی ارزق ہے اور ہی کائنات کا انتظام و انصمام کرنے والا ہے۔ باس ہمہ ان کو کافر قرار دیا گیا۔

اگر کوئی مشرک یہ کہے کہ ہم جانتے اور مانتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہی ارزق، خالق اور مدبر الامور ہے۔ لیکن یہ صالحین جن کو ہم پکارتے ہیں اور جن کے نام کی ہم نذر و نیاز دیتے ہیں اور جن کی قبور پر جا کر ہم فرباد کرتے ہیں ہم ان کو صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کے ہاں اپنا سفارشی سمجھتے ہیں اور بس۔ ورنہ ہمارا عقیدہ یہ ہے کہ خالق و مالک اور کائنات کا انظم و نسق صرف اللہ تعالیٰ ہی کے تصرف اور قبضے میں ہے۔ ایسے شخص کو یہ حواب دو کہ ابو جہل اور اُس کے ساتھیوں کا بھی یہی عقیدہ تھا کیونکہ دُوْ ہضرت عیسیٰ علیہ السلام حضرت عزیز علیہ السلام اور ملائکہ اور دُوسرے اولیاء کرام کو پکارا کرتے اور یہی کہتے تھے کہ یہ ہستیاں اللہ تعالیٰ کے ہاں ہمارے سفارشی ہیں اور بس۔ قرآنِ کریم ان کے اس عقیدہ کی بوس و معاشرت کرتا ہے۔

**وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا إِلِهً مِنْ** جن لوگوں نے اس کے سوا اور دوست دُونیہ آؤلیاء آئے مَا نَعْبُدُ هُمْ أَنَا بناتے ہیں (وہ کہتے ہیں کہ ہم ان کو اس لیقِ تسبُّبِنا ای اللہ رُلْفیٰ ط (النمر۔ ۳) یہے پوچھتے ہیں کہ ہم کو خدا کا مقرب بنادیں۔ ایک دُوسرے مقام پر ارشاد فرمایا کہ۔

**وَيَعْبُدُونَ مِنْ** دُونِ اللہِ مَا یہ لوگ خدا کے سوا ایسی چیزوں کی پرتش کرتے ہیں جو نہ ان کا کچھ بگٹاڑ ہی اسکی ہیں لا یَضْرُهُمْ وَ لَا يَنْفَعُهُمْ ق۔

يَقُولُونَ هَذِهِ لَا إِلَهَ إِلَّا نَا شَفَعَا لَنَا اور نہ کچھ بھلا ہی کر سکتی ہیں اور کہتے ہیں کہ  
يَسْأَدَ اللَّهُ ط (یون - ۱۸) یہ خلاکے پاس ہماری شفافش کرنے والے ہیں  
جب آپ نے اس بات کو اچھی طرح سمجھ لیا کہ کفار و مشرکین تو حیدر ابوبیت  
کا اقرار کرتے تھے۔ یعنی خالق رازق اور مدبر کائنات صرف اللہ تعالیٰ کو سمجھنا۔ باس ہمہ  
حضرت عیسیٰ عَلَيْهِ السَّلَامُ ملائکہ اور اولیاء کرام کی تعریف میں طبع اللسان رہنے سے  
آن کا مقصد یہ ہوتا تھا کہ حضرت اللہ تعالیٰ کے ہاں چاہے سے سفارشی ہیں اور جیسیں اللہ تعالیٰ  
کے قریب تر کرنے والی یہی بزرگ ہستیاں ہیں اور خصوصاً نصاریٰ میں کچھ ایسے افراد ہمی  
تھے جو رات دن عبادتِ الہی میں مصروف رہتے تھے اور صدقہ و خیرات بھی کیا  
کرتے تھے حتیٰ کہ وہ لوگوں سے الگ تھلک ہو کر کناس میں زخم کی زندگی بر کرتے  
ان اوصافِ حمید کے باوجود وہ کافر اور اللہ کے دشمن ہی ٹھہرے اور ان اعمال حسنة  
کے باوجود وہ ہمیشہ جہنم میں رہیں گے۔ کیونکہ وہ ان نفوس قدسیہ کو پہکاتے اُن کے  
نام کی نذر و نیاز دیتے اور ان کے نام پر جانور ذبح کرتے رہے۔

ان مشرکانہ عقائد کو سمجھنے کے بعد آپ پر اسلام کی حقیقت واضح ہو جاتے گی جس کی  
طرف رسول کرم ﷺ نے دُنیا کو دعوت دی اور آنحضرت کا یہ ارشاد حرف بہر  
صادق ہوتا ہوا نظر آئے گا جس میں آپ نے فرمایا تھا کہ بدأ الاسلام غربیاً وسيعود غربیاً  
کما بدأ۔ اور یہ بابت بھی فرزوش کی طرح واضح ہو جائیگی کہ اکثر لوگوں کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔  
پس اے میرے بھائیو! اللہ سے ڈرو اور حقیقی اسلام کو اول تا آخر سمجھو اور اس  
کی اساس کلمہ توحید لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كُمْبُسْطِلی سے تحام اس کے معنی و مفہوم کو سمجھو کلئے  
تو حیدر اور اس کے حملیں سے محبت کرو۔ اور ان ہی کو اپنا بھائی بناؤ اگرچہ یہ لوگوں سے  
دُور کسی دُوسرے ملک میں ہی کیوں نہ ہوں اور ہر طاغوتی سے انکار کرو اور ہر طاغوتی  
طااقت اور اس کے علیقوں سے علیحدگی اختیار کرو اور ایسے لوگوں سے بھی تمہارا مقاطعہ  
ضروری ہے جو کسی بھی طاغوتی طاقت کی حمایت کرتے ہوں اور یا یہ کہتے ہوں کہ ان  
کے باسے میں ہم پر کوئی ذمہ داری نہیں ہے۔ اکایہ کہنا اللہ پر ملزم کذب و بہتان ہے کیونکہ

اللہ تعالیٰ نے ان کو مکلف تھا ہر ایسا ہے کہ وہ ہر طاغوت کا انکھار کریں اور اس سے اپنی برامت کا انکھار کریں اگرچہ وہ ان کے لئے بھائی یا اولادی کیوں نہ ہوں۔ پس میں دوبارہ اپنے بھائیوں سے عرض کروں گا کہ وہ کلمۃ توحید کو مفہومی سے تمام لیں تاکہ جب وہ اپنے رب کے حضور پیش ہوں تو شرک نہ ہوں

اللَّهُمَّ تُوفِنَا مُسْلِمِيْنَ وَ الْحَقْنَا بِالصَّالِحِيْنَ . امین

هم اپنی گفتگو کو ایسی آیت کریمہ پختہ کرتے ہیں جن کو سمجھنے کے بعد معلوم ہو جاتے ہا کہ ہمارے دور کے مشرکین کا کفر ان مشرکین سے بہت بڑا ہے جن سے آنحضرت نے جنگ کی تھی۔ ارشادِ الہی ہے۔ اور جب تم کو دریا میں تکلیف پہنچتی ہے وَإِذَا مَسَكْمُ الظَّرْفِ الْبَرِّ (یعنی ڈوبنے کا خوف ہوتا ہے) تو جن کو تم ضَلَّ مِنْ تَدْعُونَ إِلَّا إِيمَانُهُ فَلَمَّا پکار کرتے ہو سب اُس (پروگار) کے سوا بَخْشَكُمْ إِلَى السَّبَرِ أَعْرَضْتُمُوا گم ہو جاتے ہیں۔ پھر جب وہ تم کو (ڈوبنے سے) بچا کر خلکی کی طرف لے جاتا ہے تو تم كَانَ الْإِنْسَانُ كَفُورًا ۝ (بنی اسرائیل۔ ۶۰) ممن پھر لیتے ہو۔ اور انسان ہے ہی ناشکرا۔

اس آیت کریمہ کو غور سے پڑھو۔ اس میں اللہ تعالیٰ نے ان کفار کا ذکر کیا ہے جن کو جب کوئی تکلیف پہنچتی تھی تو اپنے تمام بزرگوں اور مشائخ کو چھوڑ دیتے تھے اور بھی سے بھی استغاثہ د弗یاد نہیں کرتے تھے بلکہ صرف اللہ وحدہ لا شریک لہ کو اپنی متناوں کا مرکز بنایتے تھے اور صرف اللہ ہی سے استغاثہ د弗یاد کرتے تھے لیکن جب تکلیف دوڑ ہو جاتی تو شرک میں بستلا ہو جاتے تھے۔

دوسرا طرف جب آپ موجودہ مشرکین کو دیکھو گے جن میں بعض بُنُعم خود وہ عالمِ فنا فاضل اور زُهد و اجتہاد کے مدعی بھی ہوتے ہیں جب ان کو کوئی مصیبت یا تکلیف آتی ہے تو عین حالتِ مصیبت میں بھی وہ غیر اللہ سے فریاد کرتے ہوئے نظر آتے ہیں جیسے معروف کرخی شیخ عبد القادر جیلانی حضرت زید بن خطاب رضی اللہ عنہ حضرت زیر رضی اللہ عنہ اور حضرت مسیح بن ابی الله المسنان اور سب سے بھی استغاثہ کرتے ہیں جیسے شمسان ادریس (شتر) اور یوسف وغیرہ۔ وَ اللَّهُ يَعْلَمُ



تألیف

مجدد الدعوۃ الاسلامیۃ شیخ الاسلام

الله نے محمدؑ عبیر را تقبیل کیا، و اللہ

۱۹۰۶—۱۱۱۵ھ

اردو ترجمہ  
خط اقبال

اس بات کو اچھی طرح جان لیجئے کہ اسلام کو توڑ دینے والے دس عمل ہیں۔

۱ اللہ تعالیٰ کی عبادت میں شرک کرنا۔ ارشاد خداوندی ہے  
خدا اس گناہ کو نہیں بخشنے کا کہ کسی کو اس کا  
شرکیہ بنایا جاتے اور اس کے سوا (اوگناہ)  
جس کو چاہے گا بخش فے گا۔

اَنَّ اللَّهَ لَا يَعْفُرُ انْ شَرِكَ  
بِهِ وَيَعْفُرُ مَا دُوْنَ  
ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ط (النساء: ۲۷)  
اَنَّهُ مَنْ يَشِرِكْ بِاَنَّهُ  
فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ  
الْجَنَّةَ وَمَا فِي النَّارِ وَمَا  
لِلظَّلَمِيْنِ مِنْ آنُصَارٍ (آل ایوب: ۶)

غیر اللہ کے لیے کسی جائز کو ذبح کرنا بھی شرک کی ذیل میں آتا ہے۔ جیسے کوئی  
شخص کسی جن یا کسی صاحب قبر کے لیے کوئی جائز ذبح کرے۔

۲ جو شخص اپنے اور اللہ تعالیٰ کے درمیان کسی کو دستیہ سمجھ کر پکارے اس سے غافل  
کا طلب گار ہو اور اس پر کسی قسم کا تولک اور بھروسہ کرے۔ ایسے شخص کو اجتماعی طور پر  
کافر قرار دیا گیا ہے۔

۳ جو شخص مشرکین کو کافرنہ سمجھے یا ان کے کفر میں شک کرے یا ان کے مذہب کو  
سمس سمجھے ایسے شخص کو بھی کافر قرار دیا گیا ہے۔

۴ جو شخص یہ عقیدہ رکھتے کہ رسول اللہ ﷺ کے طریقے سے کوئی دُور اطلاقی فضل  
ہے یا رسول کرم ﷺ کے فیصلے سے کسی دُور سے شخص کا فیصلہ احسن ہے جیسے  
انحضرت ﷺ کے فیصلے پر کسی طاغوت کے فیصلے کو افضل سمجھتا ہو تو ایسا شخص  
کافر ہے۔

۵ جو شخص رسول اللہ ﷺ کے لاتے ہوتے دین میں سے کسی ایک حکم سے  
بغض وعدادات رکھے اگرچہ اس پر عمل بھی کرتا ہو۔ پھر بھی اُسے کافر قرار دیا گیا ہے۔

۶ جو شخص شریعت حمیدیہ میں سے کسی بھی ایک حکم یا اس کے ثواب و عقاب کا  
مناق اڑلتے۔ ایسے شخص کو کافر قرار دیا گیا ہے۔ جیسے ارشاد خداوندی ہے۔ کہ  
کہو۔ کیا تم خدا اور اس کی آیتوں اور اس  
کے رسول سے ہنسی کرتے تھے؟

لَأَقْتَدِرُ وَأَقْدَ كَفْرُمْ  
بَلْ نَسْتَمِنْ نَسْتَمِنْ ○  
بَعْدَ إِيمَانِكُمْ (التوبۃ)

⑦ جادو۔ صرف و عطف بھی اس کی ذیل میں آتا ہے۔ لہذا جو شخص جادو کرے۔ یا جادو پر رضامندی کا انعام کرے ایسے شخص کو بھی کافر قرار دیا گیا ہے۔ جیسے۔

وَمَا يُعِلَّمَ أَنْ يَهْبِطَ إِلَيْكُمْ إِنْ هُنَّ مُنْكَرٌ  
اُور وہ دونوں کی کوچھ نہیں سمجھاتے تھے  
حَتَّىٰ يَقُولُوا إِنَّمَا تَخْرُجُ  
فِتْنَةً فَلَا تَكْفُرُوهُمْ (البغة: ۱۰۲) آزمائش ہیں تم کفر میں نہ پڑو۔

⑧ مشکین کی مدد کرنا۔ یا مسلمانوں کے خلاف اُن سے تعاون کرنا۔ جیسے حکم الٰہی ہے۔ کہ

وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ فَمُنْكَرٌ اور جو شخص تم میں سے ان کو دوست  
فَإِنَّهُمْ مُنْهَمُونَ إِنَّ اللَّهَ لَا بناتے گا وہ بھی اُنہیں میں سے ہو گا،  
يَهْمَدُ إِلَيْهِ الْقَوْمُ الظَّالِمِينَ (المائدة: ۶۷) بے شک خدا خالم لوگوں کو ہدایت نہیں دیتا  
⑨ جو شخص یہ عقیدہ رکھے کہ بعض افراد کو شریعت ختمیہ پر عمل نہ کرنے کی  
اجازت ہے بیسے حضرت موسیؑ کی شریعت سے حضرت خضرؑ کو  
اجازت تھی۔ تو ایسا شخص بھی کافر ہے۔

⑩ دین الٰہی سے اعراض کرنا تو اس کا علم حاصل کرنا اور نہ ہی اس پر عمل کرنا  
جیسے ارشادِ خداوندی ہے۔

وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذُكِرَ اور اس شخص سے بڑھ کر خالم کوں جس  
كُوں کے پر درودگار کی آیتوں سے فصیحت  
لَا تَأْتِي مِنَ الْمُجْرِمِينَ کی جاتے تو وہ اُن سے مُنْهَمَ پھیر لے ہسم  
مُسْتَقِمُونَ (التجدة: ۲۲) گھنگاروں سے ضرور بدلہ لینے والے یہیں  
مندرجہ بالا دس نو قصص الاسلام میں سمجھی گی، مذاقیہ اور کسی ڈر کی وجہ سے

گرفتار انسان برابر کے شرکیے ہیں۔ البتہ (مکہ) مجرم شخص متثنی ہے۔ لہذا مندرجہ  
امور حد درج خطرناک ہیں اور یہی امور کثرت سے واقع بھی ہوتے ہیں۔ لپس ہر  
مسلمان کو چلا ہے کہ وہ اپنے آپ کو اُن سے بچاتے۔ اور ان میں گرفتار ہونے سے  
ڈرتا رہے ہم اللہ تعالیٰ کے غصب اور دروناک غذاب سے پناہ مانگتے ہیں۔

وَصَلَى اللَّهُ تَعَالَى عَلَى خَيْرِ خَلْقِهِ مُحَمَّدٍ

وَآلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ



تألیف

مبدد الترجمة الاسلامية شیخ الاسلام

الله عز وجل عقب رثياب

١٢٠٦ هـ - ١١١٥ م

اُردو ترجمہ

خط رثياب

## بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

اُس بات کو چھی طرح جان لیجئے کہ این آدم پر سب سے پہلے جو چیز فرض کی گئی تھی کہ وہ طاغوت سے کفر کرے اور اللہ تعالیٰ پر ایمان لاتے۔ اس کی دلیل یہ آئیت ہے۔

وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ  
أُور ہم نے ہر جماعت میں بغیر سمجھا کہ خدا ہی  
رَسُولًا آنِ اعْبُدُوا إِلَّهَ  
کی عبادت کرو اور یہوں (کی پرستش) سے  
وَاجْهَنَبُوا الظَّانِغُوتَ ۖ  
ابتنا کرو۔

طاغوت سے کفر کی صورت یہ ہے کہ تم غیر اللہ کی عبادت کے بھال ہونے کا چھکلو رکھو۔ اس سے بعض اور عداوت رکھتے ہوئے اس کو چھوڑ دو۔ اور جو لوگ غیر اللہ کی عبادت کرتے ہیں ان کو کافر سمجھ کر ان سے دشمنی رکھو۔

اللہ تعالیٰ پر ایمان لانے کے معنی یہ ہیں کہ تم یہ عقیدہ رکھو کہ اللہ تعالیٰ ہی شکل کر شا اور وہی سبورو واحد ہے۔ اور یہ کہ عبادت کی تمام اقسام کو اسی کیلئے خالص سمجھو۔ اور اللہ تعالیٰ کے سواتمام مجدد ان باطل سے نفع کر دو۔ نیز اہل اخلاص سے عبالت و اخوت کا ارشاد جوڑو۔ اور شرکیں سے بغض و عداوت رکھو۔

یہی وہ تعلیٰ ابایم عَلَيْكُمْ الْعَدْلُ ہے جس نے اس سے اعراض کیا اُس نے اپنے اپ کے دوقوں میں شمار کر لیا۔ اور یہی وہ اسوہ حسنہ ہے جس کی ربت کریم ہیں جو خوبیت ہے وہ فرماتا ہے۔

قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ  
تمیں ایسا یہم عَلَيْكُمْ الْعَدْلُ اور ان کے زندگی  
فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ  
نیک چال چلنی رضو رہے جب انہوں نے اپنی قوم کے لوگوں سے کہا کہ ہم تم سے اُر ان رہتوں (سے جن کو تم خدا کے سوا پوچھتے ہوئے دُونِ اللّٰهِ كَفَرْنَا بِكُمْ  
ہوئے تسلی میں (اور تمہارے ہمیڈوں کے بھی) قائل نہیں (ہوئے) اور جب تک تم خدا کے واحد پر ایمان نہ لاؤ ہم میں تریں  
وَبَدَأْبَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدْلُ  
وَالْفَضْلُاءُ أَبَدَّ أَحَقُّ تُؤْمِنُوا  
بِاللّٰهِ وَحْدَهُ ۔ (المتحنہ ۲۳)

یاد رکھیے کہ لفظ طاغوت میں عمومیت پانی جاتی ہے۔ لہذا ہر وہ چیز جس کی اللہ تعالیٰ کے سو ا العبادت کی جائے اور وہ اپنی عبادت پر راضی ہو جواہ دُہ معبود یا متابع یا مطاع ہر وہ طاغوت ہے ویسے تو دُنیا میں طاغوت بے شمار ہیں۔ لیکن ان میں سے بڑے بڑے پانچ ہیں۔

① شیطان جو غیر اللہ کی طرف بلاتا ہے۔ جیسے ارشادِ الہی ہے۔

الْمَرْءُ أَعْهَدَ إِلَيْكُمْ يَا بَنَىَ  
لَهُ آدَمُ كَمْ أَوْلَادَ هُمْ نَعْمَلُ  
أَدَمَ آنَّ لَا تَسْبُدُ وَا  
تَحَا كَشِيطَانَ كُوَّنَهُ لِجَنَّةَ هَمَارَكَلَا  
الشَّيْطَانَ إِنَّ لَكُمْ عَذَابٌ مُّبِينٌ ○  
وَمَنْ ہے۔

② وہ جایر اور ظالم حکامِ الہی میں رد و بدل کا مرکب ہے۔ جیسے  
الْمَرْءَ تَرَأَىَ الَّذِينَ يَرْعَمُونَ  
کیا تم نے ان لوگوں کو نہیں دیکھا جو دعویٰ تو  
أَنَّهُمْ أَمْتَعُوا بِمَا أُنزِلَ  
یکرتے ہیں کہ جو کتاب، تم پر نازل ہوتی  
او جو رکتا ہیں، تم سے پہلے نازل ہوتیں۔  
إِنَّكَ وَمَا أُنزِلَ مِنْ  
قَبْلِكَ يُرِيدُ وَنَ آتُ  
یَتَحَا كَمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ  
لے جا کر فیصلہ کرائیں حالانکہ ان کو حکم دیا  
وَقَدْ أُمِرُوا أَنْ يَكْفُرُوا  
گیا تھا کہ اس سے اعتماد نہ رکھیں۔ اور  
شیطان تو یہ چاہتا ہے کہ ان کو بہ کا کریستے  
يُضْلِلُهُمْ ضَلَالًا لَا  
سے دُورِ دُوال می۔ ○ (النَّابَةُ ۶۰-)

③ وہ حاکم وقت بھی طاغوت ہے جو کتاب و سنت کے موافق فیصلہ نہ کرے  
جیسے ارشادِ باری تعالیٰ ہے۔

وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أُنزَلَ  
اور جو خدا کے نازل فرماتے ہوئے احکام  
اللَّهُ فَاقْرَأْهُكَ هُمْ  
کے مطابق حکم نہ دے تو ایسے ہی لوگ  
الْكَافِرُونَ ○ (المائدہ ۷۷)  
کافر ہیں۔

④ اللہ تعالیٰ کے سو ا جو بھی علم غیب کا دعویٰ کرے وہ بھی طاغوت ہے جیسے  
عَالِمُ الرُّؤْبَ فَلَا يُظْهِرُ  
عالِمُ الرُّؤْبَ (دُبی) غیب (کی بات) جلتے والا ہے  
عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا ○ لَا مِنْ  
اور کسی پر اپنے غیب کو ظاہر نہیں کرتا۔

ہال جس پیغمبر کو پندرہ فرمائے تو اس (کو) غیب کی باتیں بتا دیتا اور اس (کے آگے اور پیچے) نگہبان مقرر کر دیتا ہے۔ اور اسی کے پاس غیب کی کنجیاں میں جن کو ان کے سوا کوئی نہیں جانتا۔ اور اسے جھگلوں اور دریاؤں کی سب چیزوں کا علم ہے اور کوئی پتا نہیں بھرتا کر دہ کس کو جانتا ہے اور زمین کے اندر ہیوں میں کوئی دانہ اور کوئی سہری یا سوکھی چیز نہیں ہے گر کتاب روشن میں لکھی ہوئی ہے۔

(۵) اللہ تعالیٰ کے سوا جس کی عبادت کی جاتے اور وہ اپنی عبادت پر خوش ہو رہا ہمیں طاغوت ہے۔ جیسے ارشادِ الہی ہے

وَمَنْ يَقُلْ مِنْهُمْ إِنَّمَا<sup>۱۹۹</sup>  
او جو شخص ان میں سے یہ کہے کہ خدا کے سوا میں معبد ہوں تو اسے ہم وزخ کی سزا دیں گے اور ظالموں کو حمایتی ہی سزا بخیزیِ الظالمین ॥ (النہیا۔ ۱۹۹)

اس بات کو اچھی طرح ذہن لشین کر لیجئے کہ انسان اس وقت تک مون نہیں ہو سکتا جب تک کہ وہ قسم کے طاغوت کا انکار نہ کرے۔ مندرجہ ذیل آیت کریمہ اس پر دلالت کرنا ہے۔

فَنَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَ  
تو جو شخص بتوں سے اعتقاد نہ کرے اور خدا پر ایمان لاتے اس نے ایسی ضبط و رتی ہے  
يُؤْمِنُ بِإِنَّمَا فَقَدِ اسْمَلَهُ  
میں پکڑ لی ہے جو کچھی توٹنے والی نہیں اور  
الْعُرْوَةُ الْوُثْقَى لَا  
خُدا (سب کچھ) سُننا (اور سب کچھ)  
جانتا ہے۔

سَمِيعٌ عَلَيْمٌ ॥ (البقرہ۔ ۲۵۶)

رشد و ہدایت رحمتِ دو عالم ﷺ کا دینِ خلیف ہے اور گمراہی و  
غیّی ابو جل کے طریقے کا نام ہے اور عُودۃُ الوثقیٰ لا إلہَ إلَّا اللہُ کی شہادت دینا ہے اور  
کلگر شہادتِ نقیٰ و اثباتِ کوئی شخص نہ ہے۔ بایس معنی کے عبادات کی تمام اقام کی غیرِ اللہ سے  
نقیٰ کرتا ہے۔ اور عبادات کی تمام اقام کو اللہ وحدۃُ الا شرکیٰ لہ کے لیے ثابت کرتا ہے۔

### تممت الرسالۃ

# ابیح فوائد قول الالیت

تألیف

شیخ الاسلام محمد بن عبد الوہاب شعبان

ترجمہ و تفہیم

مولانا محمود احمد غضنفر صاحب

مبووث دارالافتاء سعودیہ

لِسْتَ مِنَ الظَّالِمِينَ

میں عرشِ عظیم کے لامب اندکریم کی بارگاہ عالیہ میں آپ کے لیے دعا گو ہوں کروہ دنیا و آخرت میں  
آپ کا نگہبان ہو، ہمیشہ کے لیے آپ کو بارکت بناتے اور ان لوگوں کے نہرے میں شامل کرنے جنہیں  
جب کوئی نعمت حاصل ہوتی ہے تو شکرا داکرتے ہیں اور جب صاحب میں بستلا ہوتے ہیں تو صبر کا مظاہر  
کرتے ہیں اور جب کبھی گناہ کا ارتکاب کر بیٹھتے ہیں تو اللہ تعالیٰ سے معافی طلب کرتے ہیں بلاشبہ یہ تینوں  
حالتیں سعادت کی علامت ہیں۔

اللہ تعالیٰ آپ کو اپنی اطاعت کی توفیق عطا فرماتے۔ یہ بات اچھی طرح ذہن نشین کر لیجئے کہ ملت  
ابو یعنی علیہ السلام اس بات کا نام ہے کہ تم پورے اخلاق و محبت سے اللہ تعالیٰ کی عبادت کرو۔ اُس نے  
تمام لوگوں کو اسی کا حکم دیا ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

وَمَا خَلَقْتُ الْجِنََّ وَالْإِنْسََ اور میں نے جنوں اور انسانوں کو اس لیے پیدا  
الْأَلْيَعْبُدُ وَنِتِ ۝ کیا ہے کہ وہ میری عبادت کریں۔

جب آپ کو معلوم ہو گیا کہ اللہ تعالیٰ نے تمہیں خالصتاً اپنی عبادت کے لئے پیدا کیا ہے تو آپ کر  
یہ بھی معلوم ہونا چاہیے۔ جو عبادت توحید کے بغیر ہو گی وہ عبادت ہی نہیں کہلاتے گی، جیسا کہ بغیر دفعو کے  
نمایز کا تصور نہیں کیا جاسکتا۔

جس وقت عبادت میں شرک داخل ہو جائے تو عبادت ناسد ہو جاتی ہے۔ جیسا کہ دفعو کی حالت  
میں ہو لے کے اخراج سے غولڑٹ جاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَنْ يَعْرُوا مَسَاجِدَ  
مشکوکوں کو زیر ہمہیں کہ اللہ کی مساجد و مساجد  
جَبْ كَرْهُ شَاهِدِينَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ بِالْكُفْرِ ۝  
جب کرو اپنے آپ پر کفر کی لوگی دے رہے  
ہوں۔ ان لوگوں کے سب اعمال بیکار ہیں اور یہ  
أُولَئِكَ حَاطِتَ أَعْمَالُهُمْ وَ فِي النَّارِ هُمْ  
خَلِدُونَ ۝ (التوبہ-۱۷)

اپ کریے تو مسلم ہو ہی گیا کہ شرک کی آمیزش عبادت کو فاسد کر دی ہے۔ شرک ایک ایسی بحث ہے جس کے انتکاب سے تمام اعمال صالح و حرام ہو جاتے ہیں اور یہ شرک کو ابدی جہنم کا حق بنایتا ہے، اس لیے یہ ایک اہم ترین سلسلہ ہے جس کے متعلق تمام تعلیمات حاصل کرنا از جهاد ضروری ہیں تاکہ آپ اس کے جال سے نجیگی میں۔ شرک سے متعلق اللہ تعالیٰ کا واضح ارشاد ہے۔

إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ  
بِالأشْبَهِ إِذَا سَعَى  
وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ  
شَرِيكٌ بِنِيَا بِإِجْلَانِ  
مَعْفُ كَرَدَه۔ (التسا۔ ۲۸)

اور یہ سلسلہ دین کے ان چار بنیادی اصولوں کو سمجھ لینے سے ذہن نشین ہو گا جن کا اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں تذکرہ فرمایا ہے۔

## پہلا اصول

اس بات کو اچھی طرح ذہن نشین کریں کہ وہ کفار جن کے خلاف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جنگیں لڑیں وہ اس بات کے اقراری تھے کہ اللہ تعالیٰ خالق، رازق، زندگی و موت دینے والا اور کائنات کے تمام معاملات کی تدبیر کرنے والا ہے۔ یہ سب کو پھر تسلیم کرنے کے باوجود وہ دائرہ اسلام میں اُنہیں سمجھ گئے۔ بطور ملیل اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد ملاحظہ فرمائیں۔

(آن سے) پوچھو کہ تمہیں آسمان اور زمین میں نہ کون دیتا ہے یا تمہارے کافروں اور آنکھوں کا کوئی بانٹا ہے اور بے جان سے جانلدار کو کون پیدا کرتا ہے اور جاندار سے بے جان کو کون پیدا کرتا ہے اور دنیا کے کاموں کا کوئی انتظام کرتا ہے۔ جو کہہ دیں گے کہ اللہ۔ تو کہہ کر پھر تم اخدل سے دستے کیوں نہیں۔

قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ  
أَمْ مَنْ يَمْلِكُ السَّمَاءَ وَالْأَهْصَارَ وَمَنْ  
يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ  
الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيَّ وَمَنْ يَدْبِرُ الْأَمْرَ  
فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقَاتَلَ أَفَنَّا  
شَقَقُونَ ○ (یونس۔ ۳۱)

## دوسرا اصول

مشرکین کا یہ کہنا ہے کہ ہم صالحین کی قبروں کی طرف متوجہ ہو کر اس لیے انہیں پکارتے ہیں تاکہ وہ ہمیں اللہ کے قریب کر دیں۔ بہمن کی سفارش اور قرب کے ذریعے ہر چیز اللہ تعالیٰ سے مانگتے ہیں اور ان سے کچھ نہیں چاہتے۔ ان کے اس عقیدے کی دلیل قرآن مجید کی اس آیت کریمہ میں پائی جاتی ہے۔

وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُوَّبِهِ أَوْلِيَاءَ مَا  
يُبَدِّهُمْ إِلَّا لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ رَبِّنَا إِنَّ  
اللَّهَ يَعْلَمُ كُمْ بِمَا هُمْ فِيهَا هُمْ فِيهَا  
يَخْتَلِفُونَ ۝ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ  
كَادِبٌ كُفَّارٌ ۝ (آل عمران: ۱۸)

شفاعت کی دلیل اللہ تعالیٰ کے درج ذیل اشارات میں پائی جاتی ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ  
مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ  
وَيَقُولُونَ هُؤُلَاءِ شَفَاعَةٌ نَّا  
عِنْدَ اللَّهِ فَتُلَّ أَشْتَهِيُونَ  
اللَّهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَاوَاتِ  
وَالْأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى  
عَمَّا يُشَرِّكُونَ ۝ (یونس: ۱۸)

شفاعت کی دلیلیں ہیں۔

### ۱۔ منفی شفاعت

منفی شفاعت اُسے کہتے ہیں جو غیر اللہ سے کی جاتے اور وہ اس پر قادر نہ ہو بلکہ دلیل آیت ملاحظہ فرمائیں۔

يَا إِيمَانَ وَالْوَجْدَ (مال) ہم نے تمہیں دیا ہے  
أَمْنُوا أَنْفَقُوا

مِنْ رَزْقِنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ آنَ  
 يَأْتِيَ يَوْمٌ لَا يَبْيَعُ فِيهِ وَلَا حُلَّةٌ  
 وَلَا شَفَاعَةٌ وَالْكَافِرُونَ  
 هُمُ الظَّالِمُونَ ○ (البقرة - ۲۵۲)

اس میں سے اُس دن کے آنے سے پہلے پہنچ کرو جس میں نہ اعمال کا سودا ہو گا اور نہ وکستی اور سفارش ہو سکے گی اور کفر کرنے والے لوگ ظالم ہیں۔

قیامت کے روز شفاعت کرنے والے کی عزت توکریم سفارش کی بنابر ہوگی۔ اور سفارش کی اجازت بھی اسی کے حق میں طے گی جس کا کوئی قول یا عمل اللہ تعالیٰ کر پسند گیا ہو۔ اللہ تعالیٰ کی اجازت کے بغیر وہاں کوئی کسی کے لیے سفارش نہیں کر سکے گا۔

جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:-

مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْهُ  
 إِلَّا بِإِذْنِهِ ○ (البقرة - ۲۵۵)

کون ہے جو اس کی اجازت کے بغیر کسی کی سفارش کر سکے۔

### تیسرا صول

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ظہور ان لوگوں میں ہوا جو کائنات کی متعدد اشیاء کے پسجاری تھے ان میں ایسے بھی تھے جو چاند اور سورج کی پوچاکتے اور ایسے بھی تھے جو صاحبین کی بندگی کرتے اور ایسے بھی تھے جو انبیاء کرام، ملائکہ مقربین اور جبر و شجر کے پسجاری تھے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بلا تفرقی تمام کے خلاف جہاد کیا۔ بطور دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد ملاحظہ فرمائیں۔

وَ قَاتِلُوهُمْ حَقٌّ لَا تَكُونُ  
 فِتْنَةٌ وَلَا يَكُونُ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ ○  
 اور ان سے اس وقت تک لڑتے رہنا کہ فساد ناابود ہو جاتے اور (ملک میں) اللہ ہی کا دین ہو جلتے۔

(البقرة - ۱۹۳)

### عبداتِ شمسٍ وَ قمرِ کی دلیل

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:-

رات اور دن، سوچ اور چاند اس کی نشانیوں پر  
کے ہیں تھے لوگ نہ تو سوچ کر سمجھہ کرو اور نہ چاند کو  
بلکہ اللہ ہی کو سمجھہ کرو جس نے ان چیزوں کو پیدا  
کیا ہے اگر تم خاص اسی کی عبادت کرنا چاہتے ہو۔

وَمِنْ أَيْتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالظَّفَرُ  
وَالْمُتَرْ لَا تَسْجُدُ وَالشَّمْسُ قَلَا  
لِلْمُتَمَرِ وَاسْجُدُوا إِلَهُكُمْ خَلَقَنَّ  
إِنْ كُنْتُمْ إِيمَانًا تَعْبُدُونَ ۝ (تہجیق-۲۰)

### عبدات صالحین کی ولیل

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:-

کہہ دو (مشکر) جن لوگوں کی نسبت تمہیں (مجموعہ)  
ہونے کا گمان ہے ان کو بلادِ کیمودہ قم سے مکلیف  
کے دوڑ کرنے یا اس کے بدل دینے کا کچھ اختیار  
نہیں سکتے۔ یہ لوگ جن کو (اللہ کے سوا) پکارتے  
ہیں، وہ خود اپنے پروردگار کے ہاں ذریغہ تقرب  
تلائش کرتے رہتے ہیں کہ کون ان میں اللہ کا زیادہ  
تقرب ہے اور اس کی رحمت کے امیدوار رہتے  
ہیں اور اس کے عذاب سے ڈرتے ہیں بیشک  
تہارے پروردگار کا عذاب ڈالنے کی چیز ہے۔

فُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ  
مِنْ دُونِهِ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ  
الصُّرُّعَنْكُمْ وَ لَا تَحْوِيلًا ۝  
أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَسْتَغْنُونَ  
إِنْ رَبِّهِمُ الْوَسِيْلَةُ إِيْهُمْ  
أَقْرَبُ وَ سَيْرُجُوبُ رَحْمَتَهُ  
وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ  
رَبِّكَ كَانَ مَحْذُورًا ۝  
(بنی اسریل-۵۰)

### عبدات ملائکہ کی ولیل

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:-

جس دن وہ ان سب کو جمع کرے گا پھر فرشتوں  
سے فرلنے کا کیا یہ لوگ قم کو پوچھ کر تھے۔ وہ  
کہیں گے تو پاک ہے توہی ہمارا دوست ہے  
بلکہ یہ جنات کو پوچھ کر تھے اور اکثر انہیں کہا تھا

وَيَوْمَ يَخْشُوْهُمْ جَمِيعًا شَمَّرْ يَقُولُ  
لِلْمَلَائِكَةِ أَهْلُلَاءِ إِيَّاكُمْ كَانُوا  
يَعْبُدُوْنَكُمْ ۝ قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنْتَ  
وَلِيْتَنَا مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا

تھے۔ تراج تم میں سے کوئی کسی کو نفع نقصان پہنچانے  
کا اختیار نہیں رکھتا اور ہم ظالموں سے کہیں گے کہ  
دونخ کے غلب کا جس کو تم جھوٹ سمجھتے تھے مرا کچھو۔

يَعْبُدُونَ الْحِرَبَ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ  
وَمِنْهُنَّ ۝ فَالْيَقِيمُ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ  
لِبَعْضٍ نَفْعًا وَلَا ضَرًّا وَنَفْرُكُ  
لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذُوقُوا عَذَابَ النَّارِ الَّتِي  
كُنْتُمْ بِهَا تَكَذِّبُونَ ۝ (سورة سبا۔ ٣٢)

### عبداتِ انبیائی کی دلیل

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:-

اور اس وقت کو مجھی یاد رکھی جب اللہ سفر مانے گا کہ  
اے علیٰ بن مريمؐ کیاتم نے لوگوں سے کہا تھا کہ  
اللہ کے سوا مجھے اور میری والدہ کو معبود بناؤ وہ کہیں  
گے کہ تو پاک ہے میرے نے کیے لائق تھا کہ میں  
ایسی بات کہتا جس کا مجھے کچھ حق نہیں۔ اگر میں نے  
ایسا کیا ہوگا تو مجھے معلوم ہو گا کیونکہ جو بات میرے  
دل میں ہے تو اسے جانتا ہے اور جو تیرے دل میں  
ہے میں اسے نہیں جانتا بیشک تو عالم الغیر بھے  
میں نے ان سے کچھ نہیں کہا۔ جو بڑا اس کے جس کا تو  
نے مجھے حکم دیا ہے۔ وہ یہ کہ تم اللہ کی عبادت کرو  
جو میرا اور تمہارا پروردگار ہے اور جب تک میں ان  
میں رہا ان کی نمبر کھترا ہا جب تو نے مجھے دنیا سے  
اٹھایا تو ان کا انگر اتھا اور تو ہر چیز سے خبر رہے  
اگر تو ان کو غذاب دے تو تیرے نہیں ہیں اور  
اگر بخش دے تو بیشک تو غالب حکمت والا ہے

وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عَلِيَّ ابْنَ مَرْيَمَ  
أَنْتَ قُلْتَ لِلَّذِينَ آتَيْنَاكُمْ فِي وَآتَيْ  
الَّهُيَّنِ مِنْ ۝ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُجِّنْكَ  
مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَكَ مَا لَيْسَ لِي  
بِحَوْتٍ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ  
تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي  
نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامُ  
الْعِيُوبِ ۝ مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلَّا مَا  
أَمْرَقْتَ بِهِ أَنِ اعْبُدُ وَاللَّهُ رَبِّي  
وَرَبِّكُمْ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا  
مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَ  
كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبُ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ  
عَلَى كُلِّ شَوْفٍ شَهِيدٌ ۝ إِنْ تَعْلَمُهُمْ  
فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِلَهُمْ فَإِنَّكَ  
أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ۝ (المائدہ۔ ١١٨)

## عبداتِ شجر و حجر کی دلیل

ابو اقدیلیشی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے فرماتے ہیں ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ غرہہ  
خین کے لئے ننکے صورتِ حال یہ تھی کہ ہم ابھی تازہ ترین سلان ہوتے تھے۔ ہم نے دیکھا کہ شرکیں ایک  
بیری کے درخت کو متبرک سمجھتے ہیں اور وہاں احکاف بیٹھتے ہیں۔ کامیابی حاصل کرنے کی غرض سے  
اپنا اسلحہ اس کے ساتھ لے لکاتے ہیں اور اُسے ذاتِ ا渥اٹ کے نام سے پُکالا جاتا ہے۔ ہم نے آنحضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا ہمارے لیے ہی اس ذاتِ ا渥اٹ جیسا کوئی مقام مقرر فرمادیجھے۔ رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ سن کر تعجب سے ارشاد فرمایا، اللہ اکبر پہلی قوم کی لیے ہی عادات رہی ہیں بخدا تم نے  
تودیسا ہی مطالبہ کیا جس طرح بنی اسرائیل نے موسیٰ علیہ السلام سے مطالبہ کیا تھا۔ جس کا فرقان مجید نے  
یوں تذکرہ فرمایا ہے۔

(بنی اسرائیل) کہنے لگے اے موسیٰ جیسے ان لوگوں  
کے معبودوں ہیں ہمارے لیے ہی ایک معبد بنادو،  
موسیٰ نے کہا تم ٹڑے ہی جاہل لوگ ہو۔ یہ لوگ  
جس (شفل) میں پہنچے ہوتے ہیں وہ برباد ہونے  
والا ہے اور جو کام یکرتے ہیں یہ ہو دیہ ہیں اور یہ  
بھی کہا جعلماں اللہ کے سواتھا رے لیے کہی اور بعد  
ٹلاش کروں حالانکہ اس نے تمہیں تمام الٰ عالم پر  
فضیلت بخشی ہے۔

قَالُوا يَا مُوسَى أَجْعَلْنَا إِلَهًا  
كَمَا لَهُمْ إِلَهٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ  
تَّجْهَلُونَ ○ إِنَّ هُؤُلَاءِ مُتَّبِدِّعُوْمَاهُمْ  
فِيهِ وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ○  
قَالَ أَغْيِرَ اللَّهُ أَغْيِتُكُمْ إِلَهًا وَهُوَ  
فَصَدَّكُمْ عَلَى الْمُلَمِّيْنَ ○  
(الاعراف - ۱۲۹)

## چوتھا اصول

ہمارے دور کے مشکر قرآن اول کے مشکین سے بھی دو قدم آگے ہیں۔ قرآن اول کے مشکر  
مصطفیٰ کے وقت اللہ تعالیٰ کو پکارتے اور زمانہ خوشحال میں شرک کا انتکاب کیا کرتے تھے بلکہ ہمارے دور  
کے مشکر خوشحال کے ایام ہوں یا نگہداشی کے۔ ہر دو صورت میں شرک کا انتکاب کرتے ہیں اور دو ای ہر

پرشک میں بدلارہتے ہیں جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد سے واضح ہوتا ہے۔

فَإِذَا رَأَكُبُوا فَالْمُلْكَ  
بِهِ جَبَ يَكْشِتُ مِنْ سَوَارِهِتَيْنِ  
أَوْ خَالِصِ اسِّيْكِ عِبَادَتَ كَرْتَيْنِ ۝  
أَنْ كَنْجَاتَ دَيْ كَخْلَلَ پِرْخَادِيْتَيْنِ ۝  
كَنْتَيْتَيْنِ ۝ تَكَرْجَسِمَ نَعْنَجَتَيْنِ ۝  
نَهْكَرَیْنِ اَوْ خَانَمَهُ اَمْحَانَمَ عَنْقَرِیْبَ اَنْ كَوْ  
دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ فَلَمَّا  
جَاءَهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ كَيْثِرُوْنَ ۝  
لَيَكْفُرُوا مَا أَيْتَنَا هُمْ وَلَيَمْتَعُوا  
فَسَوْفَ يَعْلَمُوْنَ ۝

(المنکبرت۔ ۶۶) مسلم ہو جائے گا۔

وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ  
وَعَلَى أَلِهٖ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ -





تأليف

محمد الدّرعـة الـاسـلامـيـة شـيخـ الـاسـدـم

اللهـمـ بـعـبـرـ الـقـابـ لـهـمـيـ مـلـيـهـ

١٤٠٦ ————— ١١١٥ هـ

اردو ترجمہ

عظـ اـلـهـ قـابـ

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## باب شروطِ اصطلاح نماز کی ۹ شرطیں ہیں

- ۱ مسلمان ہونا
- ۲ عقل مند ہونا
- ۳ صحیح اور غلط میں امتیاز کرنا
- ۴ پاک و صاف ہونا
- ۵ ستر کوڑھانپنا
- ۶ نجاست سے بچنا
- ۷ نماز کے وقت کا علم ہونا
- ۸ قیلہ رُخ ہونا
- ۹ نیت کرنا

## باب اركانِ اصطلاح

نماز کے ۱۲ رُكْن ہیں

- ۱ قیام پر قدرت رکھنے ہوئے قائم کرنا
- ۲ سُبْریْ خُرْمَہ کرنا
- ۳ سورۃ فاتحہ پڑھنا
- ۴ رکوع کرنا
- ۵ رکوع سے اُٹھنا
- ۶ رکوع سے اُٹھ کر اعضاء کو اعتدال پر لانا
- ۷ سجدہ کرنا
- ۸ سجدہ سے اُٹھنا

- دو نوں سجدوں کے درمیان بیٹھنا ⑨  
 مندرجہ بالا تمام حالتوں میں امینان ⑩  
 ترتیب کو بخوبی رکھنا ⑪  
 آخری تشهد ⑫  
 تشهد میں بیٹھنا ⑬  
 پہلا سلام پھیرنا ⑭

### بابِ مُبَطَّلَاتِ الْأَصْلَوَةِ

- نماز کو ضائع کرنے والے ⑧ کام ہیں
- ۱ جان بوجھ کر بات کرنا
  - ۲ ہنسنا
  - ۳ کھانا
  - ۴ پینا
  - ۵ ستہ کو ننگا کرنا
  - ۶ قبلہ سے منز پھیرنا
  - ۷ بہت سی بے ہدود حرکتیں کرنا
  - ۸ نجاست کا خارج ہوتا۔

### بابِ واجباتِ الْأَصْلَوَةِ

#### نماز میں ⑧ کام واجب ہیں

- ۱ تبھیر حرمیہ کے علاوہ تمام تبھیرات کہنا۔
- ۲ امام اور مقتدی کا سعی اللہ بن محمدہ کہنا
- ۳ ربنا ولک الحمد کہنا
- ۴ رکوع میں تسبیحات کہنا
- ۵ سجدہ میں تسبیحات کہنا
- ۶ دونوں سجدوں کے درمیان رسیاغفرلی کہنا۔ یہ تسبیح ایک بار کہنا واجب ہے۔

پہلا تشدید کیونکہ رحمتِ عالم مثلاً ~~نہ~~ ہر نماز میں ساری زندگی پہلے تشدید میں  
بیٹھتے ہے اور اس کا حکم جب فرمایا نہیں ایک بارہ بھول کئے تراواد آئنے پر سجدہ  
سوکیا۔

پہلے تشدید میں میغنا۔

## باب فرض الوضوء

وضو میں ⑦ کام فرض ہیں

- ۱) چہرے کو دھونا
- ۲) دونوں ہاتھوں کو کھنیوں تک دھونا
- ۳) پوس کا سچ کرنا
- ۴) دونوں پاؤں کو ٹخنیوں تک دھونا
- ۵) ترتیب کو لمحظہ رکھنا۔
- ۶) یکے بعد دیگرے اعضا کو دھونا

## باب شرط الوضوء

وضو میں ⑤ شرطیں ہیں

- ۱) پانی کا پاک ہونا
- ۲) انسان کا مسلمان اور با تمیز ہونا
- ۳) کبھی مانع و ضرور کا نہ ہونا
- ۴) چہرے تک پانی کا پہنچنا۔
- ۵) وقتِ صحیح قیمتیں ہونا

## باب نقض الوضوء

وضو ⑧ چیزوں سے ٹوٹ جاتا ہے

- ۱) بسلین سے کبھی چیز کا خارج ہونا۔

- ۲ بدن سے کسی چیز کا حد سے زیادہ نکلنا۔
- ۳ نیند یا کسی بھی وجہ سے عقل کا نائل ہونا۔
- ۴ شہوت سے عورت کو چھوٹنا۔
- ۵ دُر یا عضو خاص کو باختہ لگانا
- ۶ میت کو عسل دینا
- ۷ اُذٹ کا گوشت کھانا۔
- ۸ مرد ہو جانا۔

اعاذَ اللَّهُ مِنْهَا

وَاللَّهُ أَعْلَمُ،

تمَّت الرِّسَالَةُ

# الْحَقِيقَةُ الْمُبَشَّرَةُ

تألیف

محمد الاسلام ابوحنیفه الوراق الطحاوی رحمہ اللہ تعالیٰ

ترجمہ و تفہیم

مولانا محمود احمد غضنفر صاحب

میبووث دارالافتاء السعودية

## سلسلہ نسب

ابو حضراحمد بن محمد بن سلامہ بن سلمہ بن عبد الملک بن سلمہ بن سیم بن سیمان  
بن جواب الازدی الطحاوی رحمۃ اللہ علیہ  
صحراء مصر کی ایک بستی کی طرف منسوب ہونے کی بنا پر طحاوی کے نام سے  
مشہور ہوتے۔

## پیدائش

علام طحاوی ۶۳۹ھ میں پیدا ہوتے

## تعلیم و تربیت

سن بلوغت کو پہنچ تو تحصیل علم کے لئے مصروف ہو گئے۔ ابتداء میں اپنے  
خالو اسماعیل بن عیاض المازنی رحمۃ اللہ علیہ سے علم حاصل کیا۔ جیسے ہی علم میں وسعت پیدا ہوتی  
گئی دیسے ہی مسائل فہتیہ میں انہماں بڑھا گیا، علامہ موصوف نے تین صد شیوخ سے  
کسب فیض اور تربیت حاصل کی۔

صریمیں آنے والے ہر عالم کی خدمت میں حاضر ہوتے تاکہ ان سے تبادلہ خیال  
کریں۔ اس طرح آپ قنزع قشم کے علوم سے مستفیض ہوتے۔ اور علمی میدان میں اپالوا  
منوایا۔ بہت بڑے امام، محدث، فقیہ اور حافظِ دین کہلاتے۔

علام ابن یونس رحمۃ اللہ علیہ آپ کے متعلق لکھتے ہیں  
امام عطاوی رحمۃ اللہ علیہ ثقة، جیز عالم، فہتیہ اور ایسے داشتمدار انسان تھے کہ ان کی شاہ  
نہیں طبقی۔

علام ذہبی رحمۃ اللہ علیہ تاریخ بکیر میں لکھتے ہیں۔

امام طحاوی رحمۃ اللہ علیہ بہت بڑے فہمیہ، محدث، حافظ، معروف شخصیت، ثقة راوی، جید عالم اور زیرِ انسان تھے۔

علام حافظ ابن کثیر البدایہ والنہایہ میں رقم طراز ہیں۔

«علام طحاوی جید عالم اور بلند پایہ محدث تھے»

### امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ سے متعلق خاطر

علام طحاوی رحمۃ اللہ علیہ امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے طرزِ استدلال سے بہت زیادہ متأثر تھے۔ اس نے عمر بھر حنفی مسک کی نشوشاً نشاعت کرتے رہے، اسی بنا پر آپ کو حنفی مسک کا بہت بڑا وکیل سمجھا جاتا تھا۔

### تصانیف

#### ۱: العقيدة الطحاوية

بظاہر یہ چھوٹی سی کتاب ہے لیکن فائدہ کے اعتبار سے عظیم تر کتاب متصور ہوتی ہے۔ اس چھوٹی سی کتاب کے بارے میں علماء کا تبصرہ یہ ہے کہ «علام طحاوی رحمۃ اللہ علیہ نے «عقيدة طحاوية»، میں ہر وہ چیز جمع کر دی ہے جس کی ہر مسلمان کو ضرورت تھی۔»

۲: معانی الآثار ۳، مشکل الآثار ۴، احکام القرآن ۵، المختصر

۶: الشروط ۷، شرح الجامع الکبیر ۸، شرح الجامع الصغیر ۹، التوادر الفہمیہ

۱۰: المرد علی ابی علید ۱۱: المرد علی عیسیٰ بن ابیان

### وفات

ذی القعده ۳۶۱ھ بروز جمrat کو وفات پائی۔ اور قرافہ نامی بستی میں دفن کئے گئے۔ رحمہ اللہ رحمۃ واسعة۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

### تَوْحِيدِ بَارِي تَعَالٰى

ترفیق ایزدی کے ساتھ توحید باری تعالیٰ سے متعلق ہم اس اعتقاد کا اعلان کرتے ہیں

۱ بلا شہد اللہ ایک ہے اس کا کوئی شریک نہیں۔

۲ کائنات کی کوئی بھی چیز اس کی مثل نہیں۔

۳ اور نہ ہی کوئی چیز اسے عاجز کر سکتی ہے۔

۴ اُس کے سوا کوئی مجبود نہیں۔

۵ وہ قدیم ہے جس کی کوئی ابتداء نہیں اور وہ دائم ہے جس کی کوئی انتہا نہیں۔

۶ وہ ذات نہ فنا ہوگی اور نہ ہی ختم ہوگی۔

۷ اس جہاں میں وہی کچھ ہوتا ہے جو خدا تعالیٰ چاہتا ہے۔

۸ انسانی خیالات اُس کی حقیقت نہ ک نہیں پہنچ سکتے۔ اور نہ ہی عقل اس کا اور اک ر سکتی ہے۔

خلوق کے ساتھ اُس کی تشبیہ نہیں دی جاسکتی۔

وہ زندہ ہے اسے موت نہیں آتے گی وہ محافظ ہے اسے نیز نہیں آتی۔

وہ سب کائنات کا خالق ہے حالانکہ اسے اس کی کوئی حاجت نہیں اور وہ سب کا رازنے ہے بغیر کسی تبلیغ کے۔

وہ سب کو موت کی نیز سلا دیتے والا ہے بغیر کسی ڈر کے اور سب کو دوبارہ زندہ کرنے والا ہے بغیر کسی مشقت کے۔

وہ ہمیشہ سے اپنی تمام تر صفات کے ساتھ قدیم ہے۔ خلوق کو پیدا کرنے سے پہلے جن اوصاف سے متصف تھا۔ خلوق کو پیدا کرنے کے بعد اس کے کسی وصف میں اضافہ نہیں ہوا۔ وہ اپنی جملہ صفات کے ساتھ ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ ہے گا۔

خدا تعالیٰ نے خلوق کو پیدا کرنے کے بعد اپنے لئے خالق کا نام وضع نہیں کیا۔ اور نہیں (بریت) کو معرف و جو دیں لا کر «باری» کا نام اختیار کیا۔

خداوند والجلال کسی پہنچے والے کے بغیر بھی رو بیت کے مقام پر فائز ہے اور وہ کسی چیز کو پیدا کرنے کے بغیر بھی خالق ہے۔

جیسا کہ وہ مردوں کو زندہ کرنے کے بعد بھی (زندہ کرنے والا) کہلانا ہے یعنی وہ زندہ کرنے سے پہلے بھی اس نام کا متعلق ہے۔ اسی طرح وہ ذات خلوق کو پیدا کرنے سے پہلے ہی خالق

کے نام کا اتحاق رکھتی ہے۔

۱۶

وہ ہر چیز پر قادر ہے اور ہر چیز اُس کی محتاج ہے۔ ہر کام اُس کے لئے آسان ہے۔ وہ کسی کا محتاج نہیں۔ اس کی کوئی مشال نہیں وہ سُننے اور دیکھنے والا ہے۔

۱۷

خداوندُ ذوالجلال نے مخلوق کو اپنے علم سے پیدا کیا۔

۱۹

خدا تعالیٰ نے مخلوق کی تقدیریں بنائیں۔

۲۰

اس نے مخلوق میں سے ہر ایک کا آخری وقت متعین کیا۔

۲۱

مخلوق کو پیدا کرنے سے پہلے اس پر کوئی چیز بخوبی نہیں تھی۔ اور وہ لوگوں کو پیدا کرنے سے پہلے یہ جانتا تھا کہ وہ اپنی زندگی میں کیا کچھ کرنے والے ہیں۔

۲۲

اللّٰہ تعالیٰ نے لوگوں کو اپنی اطاعت کا حکم دیا اور انہیں اپنی نافرمانی سے روکا۔

۲۳

کائنات کی ہر چیز اُس کے ارادے کے مطابق چلتی ہے۔ اس جہاں میں اسی کی مشیت نافذ اعلیٰ ہے جو اللّٰہ تعالیٰ چاہتا ہے وہی ہوتا ہے اور جو ہمیں چاہتا ہے وہ نہیں ہوتا۔

۲۴

اللّٰہ تعالیٰ جسے چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے وہ اپنے فضل و کرم سے ہر ایک کی خلافت فرماتا ہے اور وہ عدل و انصاف کی بنیاد پر جسے چاہتا ہے گراہ، رُسوا اور آزمائش میں بنتلا کر دیتا ہے۔

۲۵ تمام دنیا اللہ تعالیٰ کی حکومت میں اُس کے فضل و کرم اور عدل و انصاف کے مابین زندگی کے مختلف مسائل سے دوچار ہے۔

۲۶ وہ ذات ہمسروں اور شرکاء سے بلند تر ہے۔

۲۷ اللہ تعالیٰ کی قضاۓ و قدر کو کوئی ٹال نہیں سکتا اُس کے حکم کا کوئی تعاقب نہیں کر سکتا اور اُس کے فیصلوں پر کوئی غالب نہیں۔

۲۸ ہم کلیستہ (مکمل) اس پر ایمان رکھتے ہیں اور ہمارا تيقین کامل ہے کہ ہر چیز اسی کی طرف سے ہوتی ہے۔

### حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم

۲۹ بلاشبہ حضرت محمد ﷺ اللہ تعالیٰ کے برگزیدہ بندے اس کے منتخب نبی اور پسندیدہ رسول میں۔

۳۰ آپ ﷺ خاتم الانبیاء، امام الاتقیاء، سید امرسلین اور پور و درگارِ عالم کے محبوب ہیں۔

۳۱ آپ ﷺ کے بعد نبوت کا ہر دعوےٰ مگر اہمی و جہالت ہے۔

۳۲ آپ ﷺ جن و انس اور پوری کائنات کی طرف حق و صداقت، رشد و بدلتی اور نور و ضیاء کے ساتھ مبعوث فرمائے گئے۔

## ۳۴ قرآن مجید

بلاشبہ قرآن مجید اللہ کا کلام ہے۔ اس کتاب سے بغیر کسی کیفیت کے اللہ تعالیٰ کی استکانی میں نہیں۔ اس کتاب کو اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول علیہ السلام پر وحی کی صورت میں نازل فرمایا۔ مونین نے حق بھتھتے ہوتے اس کی تصدیق کی اور وہ اس بات پر لقین لے آئے کہ یہ حقیقتاً اللہ تعالیٰ کا کلام ہے یہ انسانوں کے کلام کی طرح خلوق نہیں ہے۔ جس نے اسے سننا اور بیل میں اس بات کا لقین لے آیا کہ کسی انسان کا کلام ہے تو اس نے کفر کا ازٹکاب کیا۔ اللہ تعالیٰ نے ایسے انسان کی ذمۃ کی ہے اور اسے جہنم کے عذاب سے ڈرایا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا اصلیہ سقد (عنقریب اسے جہنم والمل کر دوں گا) اور یہ حکم اس انسان سے متعلق ہے جس نے اس بات کا انہیار کیا اے مذا الاقلوے البش (یہ تو ایک انسان کی بات ہے) ہم نے اس حقیقت کو جان لیا اور لقین لے آئے کہ یہ خالق بشر کا قول ہے اور یہ انسان کے کلام سے مشابہ نہیں ہے۔

## ۳۵

جس نے اللہ تعالیٰ کے اوصاف کی انسان کے اوصاف کے ساتھ تشبیہہ دی اُس نے کفر کا ازٹکاب کیا جس نے اس میں بظیر بصیرت غور کیا اس نے صیحت حاصل کی اور کفار کے اقوال و نظریات سے بچ نکلا اور وہ اس حقیقت کو جان گیا کہ اللہ تعالیٰ کی صفات انسان کی صفات سے مشابہت نہیں رکھتی ہیں۔

## ۳۶

اہل جنت کا اپنے پروردگار کو دیکھنا بحق ہے لیکن یہ رُؤیت بغیر کسی احاطہ اور کیفیت کے ہو گی جیسا کہ قرآن مجید میں مذکور ہے۔  
 وجوہ یو مئِدِ ناظرہ اُس روز بہت سے منہ رونق دار ہوں گے  
 الی ربہما ناظرہ ۷۵ (اور اپنے پروردگار کے محدودیار ہوں گے۔  
 اس کی تفسیر وہی قابل قبول ہو گی جو اللہ تعالیٰ کی منشار اور علم کے مطابق ہو گی۔ اور اس ضمن میں

حقیقی بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح احادیث وارد ہیں وہ سب معتبر متضور ہوں گی۔ تفسیرِ علی ماءِ ارادہ کا مفہوم یہ ہے کہ ہم اس کی تفسیر کرتے ہوتے اپنی آئے اور ذاتی خواہش کو فوکیت نہیں دیں گے۔

حقیقت یہ ہے کہ اُسی انسان کا دین محفوظ رہتا ہے جو اپنے آپ کو اللہ اور اس کے رسول علیہ السلام کے پیروکار دے اور جس مسئلے میں اشتباه پیدا ہو جاتے اس کی وضاحت کے لیے کسی عالم کی طرف رجوع کرے۔

۳۶

جو کتاب و سنت کے دلائل کو تسلیم نہیں کرتا اُس کا اسلام لانا ہی ثابت نہیں ہوتا جس نے بغیر علم کے اصول دین میں گفتگو کی اور اس کی فہم و بصیرت نے تسلیم و رضا کا انداز اختیار نہ کیا ہے خالص توحید، معرفت دین اور صحیح ایمان نصیب نہیں ہو سکتا بلکہ وہ کفر و ایمان، تصدیق و تکذیب، اور اقرار و انکار کے درمیان مذہب رہتا ہے۔ اس کی حالت ہمیشہ شکنی المزاج اور وسوسوں میں مبتلا انسان کی سی ہو جاتی ہے نتوءہ تصدیق کرنے والا مومن رہتا ہے اور نہ ہی تکذیب کرنے والا منکر۔

۳۷

اہل جنت کا خدا و مردِ دلبال کو کسی متعین کیفیت میں دیکھنا ثابت نہیں۔ ربِ دلبال والا کرام کی طرف منسوب صفات کو بغیر کسی تاویل کے تسلیم کر لینا ہی مسلمانوں کا وظیرو ہے۔ جو بھی نقی صفات یا تشبیہ ذات کا مرکب ہوا وہ راہ حق سے چھپل گیا ہمارا پروردگار اللہ عز و جل کیا و بے مثل ہے،

۳۸

اللہ عز و جل حدود و قیود اور جسمانی ارکان و اعصار سے بالاتر ہے اور نہ ہی عام اشیاء

اہل جنت کا اللہ تعالیٰ کو مطلاع دیکھنا تو ثابت ہے لیکن دیکھنے کی کیفیت متعین نہیں کی جاسکتی اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کو کسی خاص شکل کے ساتھ تشبیہ نہیں دی جاسکتی۔

کی طرح جہاں ستر اس پر حاوی ہیں۔

۱۹

معراج بحق ہے۔ اللہ تعالیٰ نے نبی اکرم ﷺ کو سیر کرائی اور بیداری کے عالم میں آپ کے حجد الظہر کو معراج کرایا۔ پھر ملندیوں پر اللہ تعالیٰ نے جہاں تک چاہا لے گیا۔ اور اپنی منشار کے مطابق آپ کو عزت بخشی۔ فَأَوْحِنَا إِلَيْهِ مَا أُوحِيَ -  
ما كَذَبَ الْفَوَادُ مَا رَأَى - دنیا و آخرت میں آپ ﷺ پر درود وسلام ہو۔

۷۰

حوضِ کوثر برحق ہے۔ جسے اللہ تعالیٰ نے عزت بخشی اور اسے امت کی سیرا بی کا ذریعہ بنایا

۲۱

امّت کیلئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی شرعاً عدت بھی بحق ہے جیسا کہ متعدد احادیث

اس جملہ میں مشتبہ اور معطلہ ہر دو فرقوں کا روکیا گیا ہے۔ محمد اور مشتبہ یہ کہتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کا جسم اور راعضہ اسیں اور وہ باقاعدہ ان کی تشبیہ دیتے ہیں۔

او معلم کا یہ نظریہ ہے کہ اللہ پر زادتہ کائنات کی ہر چیز میں موجود ہے اور وہ اپنی خلوقات میں حلول کئے ہوتے ہے۔ اور جہات ستہ (یعنی مشرق، مغرب، شمال، جنوب اور پینچھے) میں گھرا ہوا ہے حالانکہ اللہ عز وجل ان تمام کیفیات سے بالآخر اور پاکیزہ ہے۔

لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ أَسْ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ  
الْتَّمِيمُ الْمَصِيرُ دِيْكْنَهُ وَاللَّاهُ

اللہ پاک عظمت و جلال اور تمام تر صفات کمالیہ کے ساتھ متصف ہے اور اپنی ذات کے ساتھ عرشِ محلی پر رُستوی ہے۔ ہر رات آسمان دنیا کی طرف نزول فرماتا ہے۔ لیکن خدا تعالیٰ کے نزول کی کیفیت کیا ہے؟ اس کی ہم تشبیہ نہیں دے سکتے بلکہ ہم اس کی تمام صفات کو عجینہ تسلیم کرتے ہیں۔ اور ان حقائق میں کسی حقیقت کی تاویل نہیں کرتے۔

میں اس کا ذکرہ ملتا ہے۔

۲۴

آدم ﷺ اور اولاد آدم سے اللہ تعالیٰ نے جو میثاق لیا وہ بھی بحق ہے۔

۲۵

اللہ تعالیٰ کو ازال سے ان لوگوں کا علم ہے جو جنت میں جائیں گے اور ان کا بھی جو جہنم  
واصل ہوں گے اس میں نہ کسی کا حضاد ہو گا اور نہ کسی ہو گی۔

۲۶

لوگوں کے وہ اعمال بھی اللہ تعالیٰ کے علم میں ہیں جو انہوں نے مستقبل میں سرنجام دینے  
ہیں ہر آدمی کو دھی کام میسر آتا ہے جس کے لئے اسے پیدا کیا گیا۔ اعمال انہام کے اعتبار سے دیکھے  
جاتے ہیں۔ نیک بخت وہ ہے جس کے حق میں تقدیر ہو۔ اور بد بخت وہ ہے تقدیرِ الہی جس کے  
خلاف ہو۔

۲۷

تقدیر کی حقیقت ہی یہ ہے کہ یہ مخلوق میں اللہ تعالیٰ کا ایک راز ہے اس سے نہ تو  
کوئی مترب فرشتہ گاہ ہے اور شہی کوئی نبی مرسل۔ بلکہ تقدیر میں غور و فکر، پشیانی، محرومی اور  
سرکشی کا ذریعہ نہ ہے۔ مسئلہ تقدیر میں غور و فکر سے مکمل اجتناب کرنا چاہیے۔ اللہ تعالیٰ نے تقدیر  
کا علم اپنی مخلوق سے سیبیط لیا اور اس میں فکر کے گھوڑے دوڑانے سے روک دیا۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ  
نے ارشاد فرمایا۔

لَا يُسَأَّلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَ هُمْ يُسْأَلُونَ۔ ﴿۱﴾ وہ جو کام کرتا ہے اس سے پرشش نہیں ہو گی  
جس نے یہ پوچھا کہ خدا تعالیٰ نے یہ کام کیوں کیا۔ اس نے قرآن مجید کے حکم کو مسترد کیا اور جس نے  
اُس کے حکم کو مسترد کیا وہ زمرة کفار میں شامل ہو گیا۔

۲۸

منزل من اللہ شریعت کو اعتماد اور عمل اُن اولیاء اللہ نے تسلیم کیا۔

جن کے دل منور تھے۔ اور یہ مقام رائخین فی العلم کو نصیب ہوتا ہے۔ علم و طرح کا ہے ایک عالم مخلوق میں موجود ہے اور دوسرا عالم مخلوق میں ناپید ہے۔ موجود علم کا انکار اور رخصود علم کا دعویٰ اُنفر ہے۔

علم موجود کے قبول کرنے اور علم مفقود کے ترک کرنے سے ایمان میں مضبوطی نصیب ہوتی ہے

۲۶

ہم لوح و قلم اور آن تمام چیزوں پر ایمان رکھتے ہیں جو تقدیر میں لکھ دی گئی ہیں جب کا ہونا اللہ تعالیٰ نے مقدر کر دیا ہے وہ بہر صورت ہو کر رہے گی۔  
اگر تمام مخلوق مل کر اس کو روکنے کی کوشش کرے وہ اس میں ناکام ہے گی۔ اگر اللہ نے کسی کام کا نہ ہونا مقدر کر دیا ہے۔ وہ قطعاً نہیں ہو گا۔

اگر تمام مخلوق اسے سزا جام دینا چاہے تو نتیجہ ناکام رہے گی۔ قیامت تک جو کچھ ہونے والا ہے لکھ دیا گیا ہے اور تقدیر کافی صد مرت نہیں سکتا۔ جس نے خطا کی اس کے لئے ممکن نہیں تھا کہ وہ درست کام کرتا۔ اور جس نے درست کام کیا اس کے لئے ممکن ہی نہیں کہ وہ خطا کرتا۔

۲۷

بندگان خدا کیلئے یہ لازم ہے کہ وہ اس حقیقت کو اچھی طرح جان لیں جو کچھ کائنات میں ہو رہا ہے وہ پہلے سے اللہ تعالیٰ کے علم میں ہے۔ اس کے متعلق مستحکم اور نہ بدلتے والا فیصلہ کیا ہوتا ہے۔ اس فیصلے کو نہ کوئی توڑ سکتا ہے اور نہ ہی کوئی اس کے فیصلوں کو زائل کر سکتا۔ اور نہ ہی ان کو بدل سکتا ہے۔ زان میں کمی کر سکتا ہے اور نہ ہی کوئی ان میں اضافہ کی استطاعت رکھتا ہے۔

ان حقوق کو سلیم کرنا ایمان کی پٹگی، معرفت کی بنیاد اور حیدر باری تعالیٰ اور اس کی بیوی

ملے عالم موجود، شریعت کا وہ علم جو کتابِ الٰہی اور سنت رسول علیہ السلام میں موجود ہے  
مئے علم مفقود، تقدیرِ الٰہی کا علم جسے اللہ تعالیٰ نے کائنات سے پوشیدہ رکھا ہے۔ اور اسے اپنی  
مخلوق سے پمیٹ لیا ہے۔

کا اعتراف ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا۔

**وَخَلُوتَ كَلْ شَيْ فَقَدَرَهُ تَقْدِيرًا**

اور اس نے ہر چیز کو پیدا کیا پھر اس کا ایک انداز ٹھہرایا ہے۔ (العزقان - ۲)

**وَكَانَ أَمْرَ اللَّهِ فَتَدْرًا مَقْدُورًا**

اور خدا کا حکم مقتدر ہو چکا تھا ۔۔۔ (الاحزان - ۳۸)

ہم اکتھے اس انسان کے لئے جو تقدیرِ الہی کے مسائل میں جگہ لا بنا اور بہیارِ دل کے ساتھ تقدیر کے مسائل میں غور و خوض کرنے لگا۔ اپنے وہم و گمان کے مطابق غیب کی بحث و تحریک میں چھپے ہوئے راز ہاتھے خداوندی کو تلاش کرنے لگا۔ اور تقدیر کے مسائل کو بیان کرنے میں کذاب اور افراط اپر دائزین گیا۔

۴۹

عرشِ الہی اور کرسی برحق ہیں۔

۵۰

ربِ ذُو الْجَلَالِ وَالْأَكْرَامِ عَرْشُ اور اس سے کم تر تمام اشیاء سے بے نیاز ہے۔

۵۱

اللہ تعالیٰ ہر چیز پر نبلدہ اور فوقیت رکھتا ہے اور اس نے مخلوق کو اپنے احاطے سے عاجز کر دیا۔

۵۲

پورے ایمان، صدقی دل اور تسلیم و رضا سے ہم اس بات کا اعتراف کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ابراہیم ﷺ کو اپنا خلیل اور موسیٰ ﷺ کو کلیم کے درجے پر فائز کیا۔

۵۳

ہم ملائکہ، انبیاء ﷺ اور رسولوں پر نازل کردہ تمام کتابوں پر ایمان رکھتے ہیں اور اس بات کی گواہی دیتے ہیں کہ تمام انبیاء ﷺ واضح حق پر تھے۔

۵۳

ہم اہل قبلہ کو اس وقت مسلمان دہمں سمجھتے ہیں جب تک وہ اس شریعت کے معترض رہیں جو رسول اکرم ﷺ نے کر آتے اور اس کے تمام اقوال و احادیث کو صدقِ دل سے تسلیم کرتے رہیں۔

۵۴

ہم ذات خدا میں غور و خوض نہیں کرتے اور نہ ہی دینِ الٰہی میں ایک جھگڑا لوکا کاردار اداگرتے ہیں۔

۵۵

ہم قرآن کے خلاہ اور معانی میں جھگڑا نہیں کرتے بلکہ اس بات کی گواہی دیتے ہیں کہ یہ پروردگار عالم کا کلام ہے۔ جب میں ﷺ اسے لے کر نازل ہوتے اور سید المرسلین ﷺ کو یہ کلام سکھایا، بلاشبہ یہ کلامِ الٰہی ہے۔ مخلوق کا کلام اس کے مساوی نہیں ہو سکتا اور نہ ہی ہم کلامِ الٰہی کو مخلوق کہتے ہیں۔ ہم کسی بھی جماعتِ مسلمین کی مخالفت نہیں کرتے۔

۵۶

ہم اہل قبلہ کو کسی گناہ کی بنابر کافر قرار نہیں دیتے تاً تُقْيَّد وہ اس گناہ کو اعتقادی اعتبار سے جائز سمجھنے لگے۔

۵۷

اور نہ ہی ہمارا یہ اعتقاد ہے کہ گناہ مومن کو کوئی نقصان نہیں دیتا۔

۵۹

ہم مونین میں سے عینین کے متعلق امید رکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ان سے درگور فرطتے گا اور انہیں اپنی رحمت سے جنت میں داخل فرماتے گا۔ لیکن جنت میں لقینی داخلے کی ہم گواہی نہیں دیتے۔ ہم ان کے لئے بخشش کی دعا کرتے ہیں۔ ہم اہل ایمان میں سے کسی کے جنت میں داخلے سے متعلق ڈرتے ضرور ہیں لیکن مایوس نہیں۔

۴۰

بے خوفی اور نا امیدی کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔ اہل قبلہ کے لئے حق کا راستہ  
ان دونوں کے مابین ہے۔

۴۱

بندہ مومن وائرہ ایمان سے اس وقت تک خارج نہیں ہو تاجب تک کہ ان تھائق  
سے انکار نہ کر دے جن کی بنا پر ایمان میں داخل ہوا تھا۔

۴۲

ایمان اقرار بالسان اور تصدیق بالقلب کا نام ہے۔

۴۳

شریعت میں پائے جانے والے رسول اللہ ﷺ کے تمام احکامات برحق ہیں

۴۴

ایمان ایک وحدت ہے۔ اور اہل ایمان اس کی بنیاد میں برابر ہیں لیکن ایک دوسرے  
پرضیلت خشیت اللہی - تقویٰ نخواہ شات نفسانی کی مخالفت اور افضل حکم پر پابندی سے  
عمل کرنے کی بنیاد پر نصیب ہوتی ہے۔

۴۵

تمام مومن اولیاء الرحمن ہیں۔ ان میں تمام سے زیادہ عزت والا وہ ہے جو اللہ تعالیٰ اور  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا زیادہ فرمانبردار اور قرآن مجید کا تابع ہو۔

۴۶

اللہ تعالیٰ ، ملائکہ ، کتب سماویہ ، رسول ، یوم آخرت اور تقدیر اللہی کے خیر و شر

سلہ ایمان اقرار بالسان ، تصدیق بالقلب اور عمل بالارکان کے مجموعے کا نام ہے۔ ایمان کی سمجھیل کیلئے  
ان ذکورہ تینوں چیزوں کا ہونا ضروری ہے۔ ان کے بغیر ایمان مکمل نہیں ہو سکتا۔ اور حکام اللہ پر  
پابندی کا عمل اور اسی ایمان میں نیست اور عمل کی بنیاد پر کمی میشی جسی ہوتی رہتی ہے۔

اور موافق و مخالف ہونے پر ہم دل سے یقین کا نام ایمان ہے لہ

۴۷

ہم مذکورہ تمام حقائق پر ایمان رکھتے ہیں۔ ہم رسولوں میں سے کسی میں تفرقی نہیں کرتے بلکہ جو وہ پیغام لاتے تھے۔ اس کی تہہ دل سے تصدیق کرتے ہیں۔

۴۸

حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی امت میں سے کبیر و گناہ کا ازالہ کا بکار کرنے والے جہنم میں جائیں گے۔ لیکن وہ اس میں ہمیشہ نہیں رہیں گے۔ لبیک طیکہ موت کے وقت توحید کے قائل ہوں۔ کبیر و گناہوں سے توبہ نہ کرنے والے اور بجالت ایمان جان جان آفریں کے پرورد کرنے والے اللہ تعالیٰ کی مشیت اور حکم کے تاخت ہوں گے۔ اگر وہ چاہے تو ان کو بخش و سے اور انہیں اپنے فضل و کرم سے معاف کر دے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں تذکرہ فرمایا

وَيَغْفِرُ مَا دُوَّنََ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ -

(شرک) کے سوا اور گناہ جس کو چاہے معاف کر دے : (النساء۔ ۲۸)

اگر وہ چاہے تو انہیں جہنم میں اپنے عدل و انصاف کے مطابق سزا دے۔ پھر انہیں اس سے اپنی رحمت اور اپنے نیک بندوں کی سفارش کی بنیا پر نکال دے اور انہیں جنت میں داخل کر دے یہ اس لئے ہو گا کہ اللہ تعالیٰ اہل ایمان کو درست رکھتا ہے۔ اور انہیں ان منکرین کی طرح دنیا و آخرت میں ہمیشہ کیلئے رسول انہیں کرے گا۔ جو منکرین بدایتِ الہی سے خائب و خاسر ہے اور اس کی ولادت کو نہ پہنچ سکے۔

۴۹

ہم اہل قبلہ میں سے ہر نیک و فاجر امام کے پیچے نماز پڑھنے کو درست سمجھتے ہیں اور اسی طرح ہر دو پر نماز جنازہ پڑھنا شرعاً جائز سمجھتے ہیں۔

لہ ایمان تین ہیزوں کے مجموعے کا نام ہے

۱۔ اقرار بالسان ۲۔ تصدیق بالقلب ۳۔ عمل بالجوارح

۷۰

ہم کسی فرد کو جنتی یا جہنمی قرار نہیں دیتے اور نہ ہی کسی پر کفر شرک یا نفاق کا فتویٰ لگاتے ہیں۔ تباوق نیک ان چیزوں کا اس سے ظہور نہ ہو جاتے۔ ہم ان کے راز ہاتے درود کو اللہ تعالیٰ کے سپرد کرتے ہیں۔

۷۱

ہم امتِ محمدیہ ﷺ میں سے کسی فرد پر تلوار چلانا جائز نہیں سمجھتے۔ مگر جس پر تلوار کا چلنادا جب ہو جاتے۔

۷۲

ہم مسلمان حکمران کی بقاوت کو جائز نہیں سمجھتے اگرچہ وہ ظالم ہی کیوں نہ ہو۔ اور نہ ہی ہم اہمیں بد دعا دیتے ہیں اور نہ ہی ان کی اطاعت سے اپنا ہاتھ چھپتے ہیں۔ جب تک وہ کسی محیثت کا حکم نہ دیں۔ ہم ان کی اطاعت کو فرض سمجھتے ہیں۔ اور ہم ان کے لئے اصلاح کی دعا کرتے ہیں۔

۷۳

ہم سُنّت کی پیروی کرتے ہیں اور جماعتُ اُسْلَمِینَ سے علیحدگی ان کی مخالفت اور فراق سے اجتناب کرتے ہیں۔

۷۴

ہم اہلِ عدل و امانت سے محبت کرتے ہیں، ظالموں اور خیانت کا ارتکاب کرنے والوں سے نفرت کرتے ہیں۔

۷۵

علم دین میں سے اگر کوئی چیز تم پر مشتبہ ہو جلتے تو ہم اس مقام پر یہ کہتے ہیں۔ کہ اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانتا ہے۔

۷۶

سُنّت کی تعلیمات کے مطابق سفر و حضر میں ہم مذکور پر مسح جائز سمجھتے ہیں۔

۷۷

مسلمانوں میں سے نیک و بد حکمرانوں کے ساتھ ساتھ حج اور جماد بھی قیامت تک  
جاری رہیں گے۔ ان کو نہ تو کوئی چیز ہبلا سکتی ہے اور نہ ہی انہیں ختم کر سکتی ہے۔

۷۸

ہم کراما کتابین کو بھی تسلیم کرتے ہیں ان کو اللہ تعالیٰ نے ہمارا محافظت بنایا ہے۔

۷۹

ہم ملک الموت کو بھی صحیح تسلیم کرتے ہیں جسے اللہ تعالیٰ نے روحوں کے قبض کرنے  
کی ذمہ داری سونپی ہے۔

۸۰

ہم عذاب قبر کو بھی صحیح تسلیم کرتے ہیں لیکن اس کے لئے جو اس کا اہل ہو۔ جس  
طرح کہ رسول اللہ ﷺ اور صاحبہ کرام سے ثابت ہے۔ ہم قبر میں منکر نکیر کے سوالات  
کو بھی برقی مانتے ہیں جو اللہ عزوجل، دین اور رسول اکرم ﷺ کے متعلق کیے جائیں گے

۸۱

قربت کے گلتانوں میں سے ایک گلتستان ہے یا جہنم کے گڑھوں میں سے ایک  
گڑھا ہے۔

۸۲

ہم الموت کے بعد دوبارہ اٹھنے، قیامت کے روز اعمال کی جزا، حساب و کتب  
اعمال نامے کی قرأت ثواب و عقاب، پُل صراط اور میزان جیسے خالق کو تمہہ دل سے تسلیم  
کرتے ہیں۔

۸۳

جنت اور دوسری دونوں اللہ کی مخلوق ہیں۔ جو کبھی فنا نہیں ہوں گی۔ اللہ تعالیٰ نے  
ملے قرآن مجید میں ملک الموت کے الفاظ ہی مذکور ہیں۔ عام لوگوں میں عورتیں کالفظ شہور ہے اس  
کی کوئی بنیاد نہیں بلکہ یہ نام اسرائیلیات میں سے ہے۔

جنت اور دوزخ کو انسان کے پیدا کرنے سے پہلے بنایا اور ان کا اہل بھی پیدا کیا۔ ان میں سے جسے چلا ہے گا اپنے فضل و کرم سے جنت میں داخل کر دے گا اور جسے چلا ہے گا اپنے عدل و انصاف کے ساتھ ہبہم رسید کر دے گا۔ ہر انسان وہی کام سر زجاجم دیتا ہے جس کے لیے اسے فارغ کر دیا گیا ہو اور اس سے وہی کچھ ہوتا ہے جس کے لئے اسے پیدا کیا گیا ہو۔

۸۳

خیر و شر بندگان خدا کا مقدر ہے۔

۸۴

وہ استطاعت جس سے عمل و اجنب ہو جاتا ہے۔ اس استطاعت کو دوسرے لفظوں میں توفیق ایزدی کہتے ہیں۔ اس سے مخلوق کو متصف نہیں کیا جاسکتا۔ یہ اعمل لازم و ملزم ہیں۔ اور وہ استطاعت جو صحت، وسعت، قدرت اور موافق اسباب کی صورت میں ہی ہوتی ہے۔ اس کا وجود عمل سے پہلے ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا درج ذیل ارشاد اسی سے متعلق ہے۔

لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا۔

اللَّهُ تَعَالَى كُسْتِي شخص کو اس کی طاقت سے زیادہ تکلیف نہیں دیتا۔ (المیراث۔ ۲۸۶)

۸۵

بندگان خدا کے افعال اللہ کی مخلوق اور بندوں کا کسب ہیں۔

۸۶

اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو انہیں کاموں کا مقابلہ ٹھہرایا ہے جس کی وہ قحط رکھتے ہیں۔

لَا حُولَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ كَما مفہوم بھی یہی ہے

ہم یہ اقرار کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے سوا اس کائنات میں کسی کا کوتی بس نہیں چلتا۔ نہ کوتی چیز اسکے حکم کے بغیر حرکت کر سکتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی مدد کے بغیر نہ کوتی اس کی

نافرمانی سے بچ سکتا ہے۔ اور نہ ہی اس کی توفیق کے بغیر اللہ تعالیٰ کی اطاعت پر گامز ن ہو سکتا ہے۔

۸۸

کائنات کی ہر چیز اللہ تعالیٰ کی منشا، اس کے علم اور قضا و قدرت سے جاری و ساری ہے۔ اس کی مشیت سب کے ارادوں پر غالب ہے۔ جو وہ چاہتا ہے کرتا ہے، وہ ذات کسی پر ظلم نہیں کرتی۔ وہ ہر قسم کے عیب اور ناگوار چیزوں سے پاک

لَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ سُائِلُونَ۔

وہ جو کام کرتا ہے اس کی پرس نہیں ہوگی اور (جو کام یہ لوگ کرتے ہیں اسکی) پرس ہوگی (الانبیاء۔ ۶۳۔)

۸۹

بن کے حق میں تقدیر ہو۔ اور بدیخت وہ ہے تقدیر

زندوں کا دعا کرنا اور صدقہ و خیرات کرنا مژدوں کے لئے نفع بخش ہے۔

۹۰

اللَّهُ تَعَالَى دُعَاؤُنَا كَوْبُولُ اور حاجاتَ كَوْپُراً كرتا ہے۔

۹۱

اللہ تعالیٰ ہر چیز کا مالک ہے اور وہ خود کسی کا مملوک نہیں۔ اللہ تعالیٰ سے ایک لمحہ بھی کوئی بے نیاز ہو گیا تو اس نے کفر کا ازالہ کاب کیا اور وہ ہلاکت زدہ لوگوں میں شمار ہو گیا۔

۹۲

اللَّهُ تَعَالَى نارِ أرضِ بھی ہوتا ہے اور خوش بھی لیکن اُس کی نارِ ارضی اور خوشی مخلوقِ جیسی نہیں ہوتی۔

۹۳

ہم اصحاب رسول علیہ السلام سے محبت کرتے ہیں اور ہم ان میں سے کسی محبت میں غلوت نہیں کرتے۔ اور نہ ہی ان میں سے کسی سے برادرت کا اظہار کرتے ہیں۔ ہم اُس سے بعض رکھتے ہیں۔ جو صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم سے بعض رکھتا ہے۔

ہم اس سے بھی بغرض رکھتے ہیں جو ان کا اچھے انداز میں نام نہیں لیتا۔ ہم صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم کا ذکرہ انہی محبت بھرے انداز سے کرتے ہیں۔  
صحابیک محبت دین، ایمان اور احسان کی علامت ہے اور ان سے بغض، کفر،  
نفاق اور کرشمہ ہے۔

۹۲

حضرت ابو بکر صدیق رض کو ہم رسول اللہ ﷺ کا پہلا خلیفہ مانتے ہیں۔ اس  
لئے کہ وہ اُمّت میں افضل ترین ہستی تھے ان کے بعد درجہ بد رجہ حضرت عمر بن خطاب  
کو دوسرا حضرت عثمان رض کو تیسرا حضرت علی رض کو پوتھا خلیفہ تسلیم کرتے ہیں  
یہ خلفاء راشدین ہیں اور ہدایت یافتہ اُمّت کے امام ہیں۔

۹۵

وہ دس صحابہ رض حن کا رسول اللہ ﷺ نے نام لیا اور انہیں جنت  
کی خوشخبری دی۔ ہم ان کے جنتی ہونے کی گواہی اسیں بنانے پر دیتے ہیں کہ حضور علیہ السلام  
نے اس کی گواہی دی۔ اور وہ دس صحابہ کبار رضوان اللہ علیہم ہیں۔

حضرت ابو بکر صدیق رض

حضرت عمر فاروق رض

حضرت عثمان غنی رض

حضرت علی بن ابی طالب رض

حضرت علیہ رض

حضرت زبیر رض

حضرت سعد رض

حضرت سعید رض

حضرت عبد الرحمن بن عوف رض

حضرت ابو عبیدہ بن جریر رض (آپ کو امین نہہ الائمه کا لقب بھی دیا گیا)

۹۴

جس نے صحابہ کرام، ازواج مطہرات اور آپ کی پاکیزہ اولاد کے متعلق اچاندز کرہ کیا اور انہیں ہر قسم کی اخلاقی میل کچیل سے پاک سمجھا اس نے اپنے آپ کو نفاق سے بری کر لیا۔

۹۵

علامے سلف اور بعد میں آئے والے ان کے پیر و کار بلاشبہ خیر و بھلائی کے خواجہ اور فکر و نظر کے حامل تھے۔ ان کا تذکرہ بھی اپھے انداز میں ہونا چاہیتے۔ جس نے انہیں مجبراً انداز میں یاد کیا وہ یقیناً راہِ راست پر نہیں ہے۔

۹۶

ہم کسی ولی کو کسی نبی پر فضیلت نہیں دیتے۔ ہمارا یہ عقیدہ ہے کہ ایک نبی تمام اولیاء سے فضل ہے۔

۹۷

ہم اولیاء کرام کی کرامات کو تسلیم کرتے ہیں اور ان سے مروی ثقہ روایات کو صحیح مانتے ہیں۔

۱۰۰

ہم علمات قیامت پر قیین رکھتے ہیں۔ مثلاً۔ وجہ کی آمد، عیسیٰ بن مريم علیہ السلام کا آسمان سے نازل ہونا، سورج کا مغرب سے طلوع ہونا دا بستۃ الارض کا اپنی جگہ سے نکلن۔ ان سب علمات کو صحیح تسلیم کرتے ہیں۔

۱۰۱

ہم کسی نجومی یا پامست کو سچا نہیں سمجھتے اور نہ ہی اسے سچا مانتے ہیں جو کتاب و سُنت اور اجماع امت کے خلاف کوئی دعوے کرے۔

ہم الجماعت کو حق اور درست جانتے ہیں۔ اور فرقہ بندی کو کجھ وی اور عذاب گردانے تھے ہیں۔

اللہ کا دین ارض و سمایں صرف ایک ہی ہے اور وہ دینِ اسلام ہے۔  
جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا۔

بِلَا شَهِدٍ دِينَ اللَّهِ الَّذِي نَزَّلَ إِلَيْكُمْ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْأَكْبَرِ -  
ہے۔ (آل عمران - ۱۹)

اور وسرے مقام پر فرمایا۔

وَرَضِيتُ لَكُمُ الْأَسْلَامَ دِينًا -  
اور میں نے اسلام کو تمہارے لیے بطور دین پسند کر لیا۔ (المائدہ - ۳)

یہ دین افراط و تغیریط، تشبیہ و تعطیل جب و قدر اور سبے خوفی مذا امیدی کے مابین ایک سیدھا راستہ ہے۔

یہ ہمارا دین ہے اور ظاہر و باطن میں یہی ہمارا اعتقاد ہے، ہم ہر اس انسان سے  
ہری ہیں جس نے ان بالوں کی خلافت کی جن کا ہمنے اس کتاب میں تذکرہ کیا۔



## هواتف مركز توعية الجاليات بالقصيم

| الاسم                       | م | الهاتف                      |
|-----------------------------|---|-----------------------------|
| سترال المركز                | ١ | ٣٢٤٨٩٨٠ - ٣٢٤٣١٠٠ - ٣٢٣١٤٠٥ |
| فاكس المركز                 | ٢ | ٣٢٤٥٤١٤                     |
| هاتف المدير : جوال المدير : | ٣ | ٣٢٣٤٤٠٣ - ٠٥٥١٤٤٦٠٠         |
| هاتف النائب : جوال النائب : | ٤ | ٣٢٣٦٨١٦ - ٠٥٥١٤٤٣٠٠         |

## فروع مركز توعية الجاليات بالقصيم

| م | اسم الفرع        | الهاتف  | اسم الفرع           | الهاتف | الهاتف  |
|---|------------------|---------|---------------------|--------|---------|
| ١ | فرع الخبيب       | ٣٢٥٠١٤٢ | فرع القواراء        | ١٠     |         |
| ٢ | فرع البدائع      | ٣٣٢١٣٦٢ | فرع المصفراء بيريدة | ١١     | ٣٨٢١٦٢٠ |
| ٣ | فرع عيون الجواء  | ٣٩١١٣١٣ | فرع قبة             | ١٢     |         |
| ٤ | فرع البصر        | ٣٨١٢٨٢٨ | فرع قصيبة           | ١٣     | ٣٢٣٠١٦٨ |
| ٥ | فرع الشمامية     | ٣٤٠١٩١١ | فرع دخنة            | ١٤     | ٣٢٤٨١٠٥ |
| ٦ | فرع الشيعية      | ٣٣٠٠٤٧  | فرع ضرية            | ١٥     | ٣٦٤٩٦٣٣ |
| ٧ | فرع رياض الخبراء | ٣٣٤١٧٥٧ | الفرع النسائي       | ١٦     | ٣٢٤٨٩٨٠ |
| ٨ | فرع المذنب       | ٣٤٢٠٨١٥ | فرع عقلة الصقور     | ١٧     | ٢٤٣٠٠١٩ |
| ٩ | فرع الريبيعة     | ٣٤٠١٠٠٨ | فرع الوطنية         | ١٨     | ٣٩١١٢٠٤ |

## مكتبات مركز توعية الجاليات بالقصيم

| م | اسم المكتبة              | الهاتف  | اسم المكتبة          | الهاتف | الهاتف  |
|---|--------------------------|---------|----------------------|--------|---------|
| ١ | المكتبة المركزية بالخبيب | ٣٢٥٠١٤٢ | مكتبة مطار القصيم    | ٤      | ٣٨٠٠٠٦  |
| ٢ | مكتبة أبي الدود          | ٣٤٥٠٧٠٥ | مكتبة البطين         | ٥      | ٣٢٤٦٥٧٢ |
| ٣ | مكتبة المنطقة الصناعية   | ٣٢٣٦٤١٢ | مكتبة الرضوان بالبصر | ٦      |         |

## OUR AIM

1. CALLING OTHERS TO ISLAM.
2. TEACHING THE RITUALS OF ISLAM TO NEW CONVERTS.
3. FOSTERING THE TRUE ESSENCE OF ISLAM AND CORRECTION OF MISCONCEPTS.
4. PROPAGATION OF ISLAMIC LITERATURE IN BOOKS IN AUDIO VIDEO TAPES IN VARIOUS LANGUAGE.
5. TRAINING OF ISLAMIC MISSIONARIES IN MANY LANGUAGES AS POSSIBLE.
6. COOPERATE WITH ISLAMIC WAH CENTRES INTERNATIONALLY AND LOCALLY TO THIS AIM.

KINGDOM OF SAUDI ARABIA  
FOREIGNERS GUIDANCE CENTER  
IN GASSIM ZONE

Tel : 06 / 3248980 - 3243100 - 3231405 Fax: 06 / 3245414  
P.O. Box : 142 BURAIDAH

[ طبع على نفقة مركز تنمية الجاليات بالقصيم عام ١٤١٨هـ - ١٩٩٨م ]